# UN TEXTE TAMOUL DE DÉVOTION VISHNOUITE LE TIRUPPĀVAI D'ĀŅŢĀĻ

PAR

Jean FILLIOZAT

INSTITUT FRANÇAIS D'INDOLOGIE PONDICHÉRY 1972

Dépositaire: Adrien-Maisonneuve, 11, rue Saint-Sulpice, Paris. (6°)

### PUBLICATIONS DE L'INSTITUT FRANÇAIS D'INDOLOGIE

#### Nos

- Kārāvelane. Kāreikkālammeiyār, œuvres éditées et traduites. Introduction par Jean Filliozat, 1956.
- 2. Jean Filliozat. Les relations extérieures de l'Inde (1).
  - Les échanges de l'Inde et de l'Empire Romain aux premiers siècles de l'ère chrétienne.
  - 2. La doctrine brahmanique à Rome au IIIe siècle, 1956.
- 3. Madeleine Biardeau. Le Tallvabindu de Vācaspalimiśra. Édition critique, traduction et introduction, 1956.
- 4. J. Monchanin, J. Filliozat, A. Barcau. Entretiens 1955, 1956.
- 5. Louis Renou. Études sur le vocabulaire du Rgveda, 1958.
- Suzanne Siauve. La voie vers la connaissance de Dieu (Brahma-Jijāāsā) selon PAnuvyākhyāna de Madhva, 1957.
- Dev Raj. L'esclavage dans l'Inde ancienne d'après les iextes palis el sanskrits.
   Avec une préface du Dr Jean Filliozat, 1957.
- 8. Alain Daniélou. Tableau comparatif des intervalles musicaux, 1958.
- 9. Alain Daniélou. La musique du Cambodge et du Laos, 1957.
- André Bareau. La vie et l'organisation des communautés bouddhiques modernes de Geylan, 1957.
- Alain Daniélou et N. R. Bhatt. Textes des Purāṇa sur la théorie musicale Vol. I. Édition critique, traduction française et introduction, 1959.
- Charlotte Vaudeville. Kabir Granthāvali (Doha). Avec introduction, traduction et notes, 1957.
- Madeleine Biardeau. Sphota Siddhi (La Démonstration du Sphota) par Mandana. Miśra. Introduction, traduction et commentaire. Texte sanskrit établi par N. R. Bhatt avec la collaboration de T. Ramanujam, 1958.
- Suzanne Siauve. Les noms védiques de Vişau dans l'Anuvyākhyāna de Madhva (Brahma-Sūlra I, 1, adhikarana 2 à 12). Texte avec traduction et notes, 1959
- 15. Charlotto Vaudeville. Étude sur les sources et la composition du Rămāyaṇa de Tulsi-Dās. Traduction en hindi par J. K. Balbir. तुल्सीदास रचित रामचरितमानस का मूलाधार व रचनाविषयक समालोचनात्मक fasc. I, 1959, fasc. II, 1965.
- Alain Daniélou et N. R. Bhatt. Le Gitalamkara. L'ouvrage original de Bharata sur la musique. Édition critique, traduction française et introduction, 1959.
- Rasik Viliari Joshi. Le rituel de la dévotion kṛṣṇaite. Préface par Jean Filliozat, 1959.
- N. R. Bhatt. Rauravāgama, édition critique. Vol. I. Introduction: Les Agama givaites, par Jean Filliozat, 1961.



# UN TEXTE TAMOUL DE DÉVOTION VISHNOUITE LE TIRUPPĀVAI D'ĀŅṬĀĻ



# UN TEXTE TAMOUL DE DÉVOTION VISHNOUITE LE TIRUPPĀVAI D'ĀŅṬĀĻ

PAR

Jean FILLIOZAT

INSTITUT FRANÇAIS D'INDOLOGIE PONDICHÉRY 1972

## INTRODUCTION

Parmi les textes de dévotion vishnouite tamoule le *Tiruppāvai* est un des plus populaires et des plus caractéristiques. Des plus populaires, comme l'attestent les éditions innombrables dont il a été l'objet. Des plus caractéristiques parce que, dans sa brièveté et malgré sa forme exceptionnelle, il évoque clairement à la fois un mode spécifique du culte de Viṣṇu et la conception majeure de son omniprésence et de sa grandeur à Lui qui fait à l'homme la grâce de se mettre à portée de son dévouement.

Les indianistes ordinairement l'oublient. Pourtant sa popularité l'a porté jusqu'en Thailand avec son parallèle çivaïte, le Tiruvempāvai, et des hymnes du Tēvāram¹. Surtout il a été l'objet de toute une littérature de commentaires et maintes fois traduit en sanskrit. Et, avec toute l'œuvre des dévots vishnouites tamouls, les ĀLvār, il exprime une dévotion et une conception théologique qui anticipent de plusieurs siècles les développements éclatants de la bhakti vishnouite dans l'Ouest, l'Est et le Nord de l'Inde.

Il fait partie du grand recueil des chants des  $\bar{A}Lv\bar{a}r$  le  $N\bar{a}l\bar{a}yirativviyappirapantam$ , avec l'autre œuvre, le  $N\bar{a}cciy\bar{a}r$  tirumoLi, du même auteur, la poétesse  $\bar{A}nt\bar{a}$ , comptée au nombre des  $\bar{A}Lv\bar{a}r$ .

#### L'auleur.

La personnalité et la vie d'Āṇṭāl appartiennent à la légende. Elle aurait été trouvée tout enfant sous une tousse de lulas (Ocymum sanctum, basilic) par PeriyāLvār, brâhmane vaiṣṇava de Śrīvilliputtūr, en pays Pāṇḍya, au Sud de Maturai. Jeune fille

<sup>(1)</sup> Te. Po. MiNāţcicuntaraN, cayāmil tiruvempāvai tiruppāvai [Le Tiruvempāvai et le Tiruppāvai au Siam], Madras [1961]. Du même (T. P. Meenakshisundaram) Tiru-p-pavai, Tiruvempavai in South-East Asia, dans Proceedings of the First International Conference-Seminar of Tamil Studies, Kuala Lumpur, Malaysia 1966. Vol. I, p. 13-20.

chargée de tresser des guirlandes de fleurs pour la pūjā à Viṣṇu, PeriyāLvār l'aurait surprise un jour se mirant dans un puits parée de la guirlande destinée à Viṣṇu. PeriyāLvār, désolé de cette profanation, n'aurait pu ce jour-là célébrer le culte. En songe Viṣṇu lui serait apparu, disant qu'il ne voulait d'autres guirlandes que celles qui auraient été portées par Āṇṭāļ. Le don d'une guirlande par une femme à un prétendant est le signe qu'elle le veut pour époux, c'est l'acte essentiel du choix de l'époux fait par la jeune fille elle-même, du svayaṃvara.

Āṇṭāḷ, en âge d'être mariée, aurait d'ailleurs déclaré qu'elle ne voudrait d'autre époux que Raṅganātha à Śrīraṅkam. Le dieu ayant donné par apparition en songe son acceptation, on aurait célébré ses noces avec Āṇṭāḷ à Śrīraṅkam et là, Āṇṭāḷ aurait disparu

dans le sanctuaire du Dieu1.

Dans la seconde œuvre qui lui est attribuée, son Nācciyār lirumoLi, plus long mais moins célèbre que le Tiruppāvai, Āṇṭāļ chante elle-même son mariage avec NāraṇaN, c'est-à-dire Nārāyaṇa (Nācciyār lirumoLi, VI, 6). Un des surnoms d'Āṇṭāļ est Cūṭikkoṭuttanācciyār, «la dame qui a donné après avoir porté». Il s'agissait en effet de la guirlande dont elle avait paré son chignon (Godāsluli, 5), mais qui pouvait d'ailleurs avoir été destinée par PeriyāLvār à être passée au cou du dieu.

La légende reconnaît encore en Āṇṭāḷ la déesse Godā (Kōtai en tamoul) chantée dans des hymnes tamouls ou sanskrits comme

la Godāsluli de Vedāntadešika2.

Le nom de Godā est parfois interprété comme signifiant « donneuse d'hymnes » mais il est aussi rapproché de godā masculin, qui figure dans le Ryveda, en un hymne à Indra (I, 4, 2).

Le texte est : upa naḥ savanā gahi somasya somapāḥ piba/

godā id revato madaḥ //

Son sens direct est : « Viens vers nos pressurages, bois du soma, à buveur de soma! Oui, donneuse de vaches (est) l'ivresse du (dieu) riche »<sup>3</sup>.

Mais l'exégèse vishnouite donne à plusieurs mots une autre valeur. Pour elle, soma et savana veulent dire  $n\bar{o}Npu$ , «vœu, austérité, jeûne», somapa est «gardien des vœux», mada est makiLcci, «l'allégresse, la joie», et  $god\bar{a}$ , passé au féminin

(4) Śrī Āṇļāļ mālai, 1941, p. 71.

<sup>(1)</sup> A. Govindåchårya, The Holy lives of the Azhvárs or Drávida Saints, Mysore, 1902, p. 41-58. — T. A. Gopinatha Rao, Sir Subrahmanya Ayyar Lectures on the History of Śrīvaiṣṇavas, University of Madras, 1917, p. 5.

<sup>(2)</sup> Govindacharya, p. 43, note où il est dit : « Go means speech = Hymn ».

<sup>(3)</sup> L. Renou, Études védiques et paninéennes, t. XVII (Publ. de l'Institut de civilisation indienne, 30), Paris, 1969, p. 1.

(puisqu'il est masculin dans le texte védique), évoque la « Grande Déesse » (Peruntēvi) qui a pour forme propre la gāyalrī, mais dont le nom s'interprète encore de plusieurs façons selon le sens attribué à go, « rayon », « terre », etc. Le texte védique lierait donc Godā à l'accomplissement bénéfique d'un vœu et à la joie du dieu auquel s'adresseraient les vœux, ce qui mettrait en concordance la formule védique avec le thème du Tiruppāvai qui sera, comme nous le verrons, l'appel par Godā-Āṇṭāl à l'accomplissement d'un vœu. On entendrait alors ainsi cette formule : « Viens au-devant de nos vœux, fais acception du vœu, ô gardien des vœux. Oui, Godā est la joie du dieu riche ».

On reconnaît d'autre part souvent Godā dans le nom de la rivière Godāvārī mais, ce nom pouvant signifier simplement «Celle dont l'eau donne les vaches (la prospérité) » et pouvant être rapproché d'autres noms de rivières tels que celui de la Gomatī, il n'apparaît pas qu'une tradition unanime lie la Godāvārī à la déesse Godā.

Quoi qu'on puisse penser des légendes et des interprétations verbales, non seulement nous possédons deux œuvres attribuées à Āṇṭāḷ mais encore nous pouvons rattacher celle-ci à l'histoire, parce que son père adoptif, PeriyāLvār s'y rattache, lui, assez aisément.

PeriyāLvār, qu'on nomme en sanskrit Visnucitta (tam. VittucittaN), a beau être, d'après les guruparamparai, un avalāra partiel de Garutmant, né en 3056 avant notre ère, il n'en paraît pas moins représenter un personnage historique. La légende contient en effet aussi des éléments plausibles. Il aurait été appelé en vision par Nārāyana à Maturai à la cour de ŚrīmāRa Śrīvallabhapāndya. où son exaltation de Nārāyaṇa lui aurait fait gagner le prix d'un concours religieux et le surnom de PaţţarpirāN, le «Maître des Bhatta», c'est-à-dire des agents du culte de Nārāyana. Alors il aurait composé le Tiruppalānlu le « Fortuné vivat », dans l'enthousiasme de sa reconnaissance et de sa foi. Or le roi ŚrīmāRa Śrīvallabha a régné à Maturai de 815 à 862. Il a fait une expédition guerrière à Ceylan contre Sena 1er (831-851)<sup>1</sup>. Nous ne savons si PeriyāLvār s'est rendu à Maturai avant ou après cette expédition, mais de toute façon sa vie se placerait au 1xe siècle et par conséquent celle d'Ānṭāl à la même époque.

Un argument de plusieurs auteurs, tels que M. Srinivas Aiyangar et Purnalingam Pillai<sup>2</sup>, tendrait à placer PeriyāLvār, ou du moins

<sup>(1)</sup> Cūlavaṃsa (2º partie du Mahāvaṃsa), 50.12-43. Pour l'identification, cf. H. W. Codrington, History of Ceylon, p. 52, car le  $C\bar{u}lav$ , ne nomme pas le roi Paṇḍu en question.

<sup>(2)</sup> M. Srinivas Aiyangar, Tamil Studies, p. 321-2 et P. P. Tamil literature (revised and enlarged), Munnirpalam [1930], p. 190.

une partie de son œuvre, le PeriyāLeār TirumoLi tout à la fin du 1xº siècle. En effet, il ferait allusion, dans la stance II. 6.2 de cette œuvre, à l'annexion de la région du Koňku par Āditya 1er Cola vers 890. Mais cette interprétation du texte est inacceptable. Dans le poème, Yasodā demande pour son fils Kṛṣṇa un bâton pour aller garder les troupeaux tandis qu'il erre en jouant « à Kuṭantai embaumée, à Kōṭṭiyūr, à Tiruppērnakar, partout »¹. Koňku est ici pris par le commentaire dans son sens de « parfum » et koňkuň kulanlaiyum comme équivalent à koňkukkuļanlaiyum. Mais, même si on interprète koňkuň comme désignant la contrée de ce nom et si on traduit « au Koňku, à Kuṭantai, etc. », le Koňku n'est qu'une région parmi celles où Kṛṣṇa se promène et il est surprenant qu'on ait pu voir là une allusion à son annexion par un roi voisin.

On a aussi tenté une datation astronomique précise de notre Tiruppāvai. Le vers XIII, 4: «La Lune est levée, Jupiter dort » ou, littéralement : «la Lune s'étant levée, Jupiter dort » a été interprété par K. G. Sankara Ayyar comme signifiant que le lever de la Lune avait lieu en même temps que le coucher de Jupiter, le jour de la composition du poème qui, d'après son premier vers, était aussi le jour de la Pleine Lune de MārkaLi. Pareille coïncidence s'est produite le 27 novembre 850 mais aussi à d'autres époques. par exemple en 7312, en sorte que, selon l'ancienneté que chaque auteur attribue à Āntāl il peut avancer une date précise mais dans un siècle incertain. En fait, il est hautement invraisemblable qu'Antal ait voulu noter une coïncidence astronomique rigoureuse. Les jeunes filles qu'elle met en scène évoquent successivement les indices du lever du jour en tentant d'éveiller une compagne endormie et disent naturellement que Vénus étaile du matin se voit, et que Jupiter ne paraît plus. Elles ne précisent pas qu'il y ait coïncidence astronomique entre le lever de la première et le coucher du second. Elles peuvent d'autant moins avoir une pareille idée que le jeu qui doit se faire dans l'eau à la Pleine Lune de märkal i est une pratique de tous les ans et non pas seulement des années rares où cette Pleine Lune coïncide avec un lever et un coucher simultanés respectivement de Vénus et de Jupiter.

Bien que le calcul puisse se concilier avec les données vraisemblables qui placent Āṇṭāļ au ɪxº siècle, il ne peut pas en être considéré comme une confirmation, étant complètement vain.

Une autre tentative de datation astronomique, plus intéressante, a été faite par L. D. Swamikannu Pillai<sup>3</sup>. Partant des dates très

<sup>(1)</sup> konku kuţantaiyum köţţiyürum perum enkum.

<sup>(2)</sup> Cf. Venkoba Rao, Annual Report on South-Indian Epigraphy for the year ending 31st march 1927, Madras, 1928, p. 87.

<sup>(3)</sup> An Indian Ephemeris AD 700 — to AD 1799. Vol. I, part I, General principles and Tables, Madras, 1922, p. 484-491.

précises mais d'une antiquité fabuleuse indiquées par les guruparamparai, il a supposé que les données d'horoscope relatives aux situations astrales, aux jours et quinzaines de mois et aux jours de la semaine pouvaient être exactes et avoir été conservées jusqu'à l'époque de composition des guruparamparai aux XIIe-XIIIe siècles et que le calcul rétrospectif avait pu permettre de choisir parmi des années très anciennes celles pour lesquelles le même ensemble de données horoscopiques se trouvait réalisé. Il a donc recherché les années de la période historique où ces mêmes données se trouvaient réunies et qui pouvaient être les années réelles de naissance des ĀLvār. Il a ainsi trouvé que pour Ānṭāl les données horoscopiques pouvaient en principe correspondre au mardi 25 juin 776 ou au mardi 27 juin 1256, et pour PeriyāLvār au dimanche 27 mai 725 ou au dimanche 29 mai 1205. Mais il a donné son hypothèse de travail sous toute réserve et, de fait, nous ne pouvons nous fier aux données de détail tout en rejetant celles qui concernent les années.

D'autres considérations encore ont été présentées pour déterminer l'époque où vivaient PeriyāLvār et Āṇḍāļ. Elles portent sur l'identification, d'après les titres qui leurs sont attribués par PeriyāLvār, de personnages tels qu'un roi Pāṇḍya et son ministre¹. Le roi est désigné par le titre vague de NeṭumāRaN² et le ministre comme KōṭṭiyārkōN ApimāNatuṅkaN³ ce qui serait une désignation tirée encore de titres du roi son maître. L'identification en question placerait elle aussi PeriyāLvār au ıxº siècle, mais NeṭumāRaN signifie simplement le Grand MāRaN, MāRaN étant le titre spécifique de tous les rois Pāṇḍya, et ne peut en réalité

permettre aucune identification.

Il a été en outre remarqué, à juste titre cette fois, que Tirumankai ĀLvār, qui exalte successivement un très grand nombre de lieux saints vishnouites, même en dehors du pays tamoul, ne fait pas allusion à Śrīvilliputtūr. Tirumankai appartient au VIIIe siècle de Érīvilliputtūr est appelé dans notre texte même du Tiruppāvai (XXX, 3) Putuvai, «la Nouvelle». Bien que les villes pareillement désignées à l'origine puissent garder indéfiniment un pareil nom, il est très probable qu'au temps d'Ānṭāļ Śrīvilliputtūr, comme lieu saint vishnouite, était de création relativement récente, postérieure à l'époque de Tirumankai qui est celle des grands Pallava de Kānci. Il est certain en tout cas que la grande notoriété du lieu est due principalement à PeriyāLvār et à Ānṭāļ.

<sup>(1)</sup> M. Srinivasa Aiyangar, Tamil Studies, Madras, 1914, p. 321 et suivantes.

<sup>(2)</sup> TirumoLi IV, 2.7.

<sup>(3)</sup> IV, 4.8.

<sup>(4)</sup> Annuaire du Collège de France, 1969, p. 436-438.

Un autre problème touche à la fois la chronologie d'Ānṭāl et l'histoire littéraire et religieuse du pays tamoul. C'est celui de la similitude du Tiruppāvai d'Āntāl et du Tiruvempāvai de Mānikkavācakar, saint civaïte, auteur du Tiruvācakam où ce texte est inséré, et du Tirukkövajyār où se trouvent des allusions au roi Varagunapandya très probablement d'un passé relativement récent. Or l'époque de ce roi est le viiie siècle. Surtout, Manikkavacakar n'est pas cité, parmi les poètes civaïtes, les NāyaNmār, au nombre de soixante-trois dans la liste classique arrêtée à Cuntarar, les deux plus célèbres avant celui-ci étant Appar et TiruñāNacampantar. Cuntarar vivait au début du 1xe siècle. On ne peut donc placer Manikkavācakar avant cette époque, bien que certains auteurs aient tenté de le faire en le renvoyant dans l'antiquité et en voulant voir chez Appar des allusions à lui. On a surtout invoqué la mention chez Appar d'un miracle de Siva qui a consisté à transformer des chacals en chevaux, miracle qui est rapporté dans le TiruvilaiyālaRpuranam de Parancoti et dans sa version sanskrite, le Hālāsyamāhālmya², en le faisant accomplir en faveur Manikkavācakar. Mais il s'agit, comme l'a bien souligné M. Srinivasa Aiyangar d'un des jeux de Siva auquel la légende mêle Manikkavācakar et auguel Manikkavācakar a fait allusion luimême.

C'est sous Arimardanapāṇdya, assez lointain successeur de Varaguṇapāṇḍya, que le Purāṇa place l'épisode des chacals transformés en chevaux et aussi Maṇivācakar.

Le TiruvilaiyāļaRpurāņam contient au moins un élément très ancien, l'histoire de Pandaia fille d'Héraklès, dont Mégasthène avait à la fin du tve siècle avant J.-C. recueilli à Patna l'écho, tout en précisant bien qu'il s'agissait d'une histoire du Sud³. Mais la version la plus ancienne du texte, celle de PerumpaRRappuliyūr Nampi, est du xue siècle, celle de Parancōti du début du xvte et les données de ce recueil de légendes ne peuvent toutes prétendre à l'authenticité.

Dans l'état actuel de notre information, nous devons donc admettre que Maṇivācakar vivait non seulement après le temps de Varaguṇapaṇḍya qu'il nomme mais encore après celui de Cuntarar qui, dans la première partie du 1xº siècle, ne le mentionne

(3) Ibidem, p. xIII.

<sup>(1)</sup> La datation de Manikkavacakar a été très controversée, mais très utilement discutée par M. Srinivasa Aiyangar, *Tamil studies*, p. 401-409. Selon lui le Varaguna en question est Varagunavarman mentionné dans les inscriptions d'Ambasamudram (Ep. ind. IX, pt. II).

<sup>(2)</sup> Chap. 59, cf. R. Dessigane, P. Z. Pattabiramin et J. Filliozat, La légende des jeux de Siva à Madurai, Publ. 1FI nº 19, Pondichéry 1960, p. 94 et suivantes.

pas. Cette remarque ne suffit cependant pas à dater Maṇikkavācakar et on a été tenté de le placer beaucoup plus tard encore car il n'est pas mentionné dans le *Periyapurāṇam* de CēkkiLār qui est du xiie siècle et narre les vies de soixante trois NāyaNmār. Mais, faire descendre l'époque de Maṇikkavācakar plus bas que le xiie siècle l'éloigne beaucoup trop de Varaguṇapāṇḍya et n'est surtout nullement nécessaire. Maṇikkavācakar, trop tardif pour être compté dans le groupe des soixante-trois arrêté à Cuntarar, ne pouvait normalement être inclus dans les légendes de ces saints çivaïtes. Il semble d'ailleurs, tout en étant un des plus brillants poètes de la dévotion çivaïte, avoir relevé d'une tradition religieuse particulière.

En effet, Manikkavācakar, dans son Tiruvācakam, évoque Šiva comme roi des dieux Brahman, Viṣṇu et Indra et comme ayant révélé les Āgama sur le mont Mayentiram (Mahendra). Cette conception est attestée au Cambodge dès 802 par l'installation, sur le Phnom Kulen, appelé en sanskrit Mahendraparvata, d'un linga du roi des dieux (devarāja, dans les inscriptions sanskrites, mais désigné comme kamralen jagat la rāja en khmer, ce qui signifie le «Seigneur du monde [= Jagadīśa] qui est roi »)¹. Mais, quoiqu'on puisse retrouver dans l'Inde ailleurs que chez Maṇikkavācakar, cette conception particulière de Siva, tel n'est pas l'enseignement ordinaire des Āgama, lesquels se donnent

habituellement comme révélés sur le Kailāsa.

Quoiqu'il en soit, l'époque à laquelle on peut le plus probablement assigner Manikkavācakar est le ixe siècle ce qui le fait contemporain d'Anṭāl. La similitude de composition du *Tiruppāvai* et du *Tiruvempāvai*, tous deux de forme exceptionnelle dans la littérature tamoule est aussi en faveur d'un rapprochement des époques des deux poètes. La connaissance chez l'un de l'œuvre de l'autre semble bien avoir inspiré au premier l'idée de donner la réplique au second. Mais, faute d'une chronologie précise, nous ne pouvons décider de la priorité de l'un ou de l'autre.

Dans les deux œuvres des jeunes filles qui partent au matin pour accomplir un vœu éveillent une compagne endormie pour qu'elle se joigne à elles et chante la grandeur du dieu, Siva dans le Tiruvempāvai, Nārāyaṇa sous la forme de Kṛṣṇa dans le Tiruppāvai. Or le Bhāgavalapurāṇa, œuvre essentiellement vishnouite, fait allusion à un vœu du même genre accompli par des jeunes filles qui s'adressent à Kātyāyanī (cf. ci-dessous, note I. 1) et Kātyāyanī est un aspect de Durgā, épouse de Siva. Le rite, selon le témoignage

<sup>(1)</sup> Cf. J. Filliozat, New Researches on the Relations between India and Cambodia, Indiaa, sept. 1966, no 2, p. 95-106.

vishnouite lui-même, serait donc primitivement du domaine givaîte et on pourrait penser qu'Aṇṭāḷ l'aurait tourné en pratique vishnouite. La priorité pourrait alors revenir au *Tiruvempāvai*.

Mais ce que demandent les jeunes filles à Kātyāyanī, selon le Bhāgavala, c'est d'avoir Krsna pour époux. Nous devons donc simplement constater que les Vaisnava utilisaient alors consciemment et couramment un rite du domaine civaïte, et rien n'oblige à penser qu'ils le faisaient seulement depuis que Mānikkavācakar l'avait chanté. Il n'est donc pas possible de trancher en spéculant sur ce rite la question de la priorité du Tiruppāvai ou du Tiruvempāvai. Nous devons sculement remarquer à cette occasion qu'à l'intérieur du vishnouisme il y avait des variantes de pratique quant à ce rite. Le Tiruppāvai le place à la Pleine Lune de mārkaLi, le Bhāgavala au premier mois de la saison d'hemanta, alors que mārkaLi correspond au second de cette saison. De plus d'autres rites voisins ont lieu encore à une date différente, au mois de tai (cf. note I. 1). D'autre part le vœu à Kātyāyanī du Bhāgavata diffère de celui du Tiruppāvai en ce qu'il est fait pour avoir Kṛṣṇa pour époux alors que celui du Tiruppāvai ne vise que l'entrée à son service.

## L'œuvre.

Le Tiruppāvai doit sa popularité à un souffle poétique que les traductions ne peuvent rendre et son succès parmi les fidèles vishnouites à ce qu'il évoque puissamment, en dépit de sa brièveté, tout l'essentiel de la théologie et de la dévotion vishnouites.

La forme suprême du dien est celle de Nārāyana, celle qui est invoquée sous ce nom par tous les vishnouites dans la formule de l'adoration : « om namo nărăvanăya » dite le « mantra fondamental aux huit syllabes», l'astāksaramūlamantra. Dès la première des trente strophes qui composent le poème, c'est à Nārāyana qu'est identifié Krsna enfant élevé par Yasodā, c'est encore à Nārāyana qu'est identifié Kesaya (VII) et, si ce sont les exploits de Kṛṣṇa qui sont le plus souvent évoqués tout au long du poème c'est toujours parce qu'il est Nārāyana, le même Être suprême unique sous de multiples formes, Trivikrama (III), Rāma (XII, XXIV), Hari (VI) et l'Illusioniste, MāyaN, le maître de la Māyā, l'Illusion du monde (V, IX, XV, XVI). Āṇṭāļ, comme tous les autres saints vishnouites ou ALvar, ne cesse de proclamer l'unicité de Dieu sous toutes les apparences et de s'émerveiller surtout du miracle de la grâce divine que fait Dieu de s'incarner dans une condition humaine, celle des pasteurs dont l'humilité contraste avec sa grandeur. Elle est bien adepte de la philosophie du viśistādvaita que, parmi les ĀLvār, a surtout formulée NammāLvār<sup>1</sup>. Cette philosophie est celle de l'Unicité (advaita) de l'Être présent dans tout ce qui est particularisé : le viśiṣḷa et qui a été développée et

popularisée plus tard par Rāmānuja.

Cette doctrine s'oppose à celle de Śaṅkara, illustrée par les œuvres du grand philosophe environ à l'époque de PeriyāLvār et d'Āṇṭāļ, époque qui était celle du çivaïte Maṇikkavācakar et de peu postérieure à celle des plus illustres NāyaNmār, Appar, Sampantar et Suntarar, époque en tout cas d'une grande activité de pensée et d'élan religieux au pays tamoul. La doctrine de Śaṅkara, le kevalādvaita¹, est celle de l'« Unicité de l'Isolé», c'est-à-dire de l'Être à part, transcendant au monde qui, lui, est le domaine de la Māyā, de l'Illusion, laquelle ôte à ce monde toute consistance ontologique.

Pour Āṇṭāl et les autres ĀLvār, l'Être suprême Nārāyaṇa possède la Māyā, s'en sert pour s'envelopper d'apparences diverses derrière lesquelles il est en essence le même, et par conséquent l'Unique, qui participent à son existence réelle et par lesquelles il est effectivement accessible à ceux qui l'ont une fois reconnu et

adoré.

Dans cette représentation de l'Être unique au sein du divers les ĀLvār conçoivent que c'est par tendresse aveugle envers ses dévots infimes, voire ses ennemis déclarés, qu'il s'offre ainsi à eux et les baigne de sa grâce comme la nuée sombre de l'orage inonde et fertilise la Terre. Peu lui importe qu'ils soient dévots ou ennemis pourvu qu'ils le connaissent et tendent vers lui. Son essence n'est point troublée par le miracle de sa tendresse inconditionnelle. C'est pourquoi on l'appelle, Māl, le « Noir » mais aussi l'« aveuglement », vyāmoha, comme ont traduit les interprètes sanskrits du Tiruppāvai (cf. notes sur XXV. 4-5 et XXVI. 1, p. 53-54 et 55).

A ce Dieu les jeunes filles du *Tiruppāvai* demandent la prospérité du pays (III), l'abondance et la joie (XXVII) mais surtout que, sous la forme de Kṛṣṇa, il les agrée pour humbles servantes. Elles ne demandent pas, comme on l'a parfois écrit à tort qu'il les prenne pour épouses<sup>2</sup>. Elles prétendent à l'esclavage, non à l'amour.

L'amour est pour l'épouse de Kṛṣṇa, NappiNNai. Celle-ci a été confondue parfois avec l'amante de Kṛṣṇa, Rādhā, populaire dans

(2) On trouve encore cette affirmation dans K. C. Varaduchari, ĀLvār of Soulh-India,

Bombay, 1970, p. 133.

<sup>(1)</sup> La traduction courante de ce terme par « monisme absolu » est abusive, *kevala* ne signifiant pas « absolu ». Elle est également trop libre car, tout en évoquant le caractère exclusif de la doctrine, elle n'indique pas comme le fait l'expression originale à quelle entité se rapporte la conception d'unicité.

tout le Nord de l'Inde et dont le nom ne se retrouve ni chez les ĀLvār ni dans le *Bhāgavalapurāṇa*, texte qui, précisément, fait allusion aux ĀLvār<sup>1</sup>.

NappiNNai est, d'après la tradition sanskrite développée à partir des textes tamouls des ĀLvār, Nīlā, une des trois épouses de Viṣṇu, les deux autres, les plus célèbres, étant Śrīdevī et Bhūdevī. Cette Nīlā est en essence, comme les deux autres, une forme de Periyapirāṭṭi, la « Grande Dame », en sanskrit Mahālakṣmī, l'entité féminine ou śakli liée aux manifestations que fait l'Être suprême transcendant dans l'ensemble des étages du cosmos. Mahālakṣmī se divise en trois puissances : Icchāśakti « puissance de désir », par laquelle Dieu désire concevoir le monde, Kriyāśakti, par laquelle il opère effectivement et Sākṣātśakti, la puissance qui rend le monde manifeste. C'est l'Icchāśakti qui se divise en Śrī, Bhū et Nīlā².

Mais le nom NappiNNai, la «Bonne cadette»,³ nommée Nīlā en sanskrit et qui est, comme nous l'avons vu, dans le Tiruppāvai l'épouse de Kṛṣṇa, désigne normalement Śrī Lakṣmī par opposition à sa sœur aînée Mūdēvi ou la « Vicille déesse », Jyeṣṭhā, l'« Aînée » en sanskrit. Le Tiruppāvai qui nomme NappiNNai et non Nīlā en fait donc directement l'incarnation humaine de Lakṣmī. Il semble que la personne divine de Lakṣmī (ou Mahālakṣmī) n'ait pas encore été divisée en Śrī et Nīlā à l'époque d'Āṇṭāļ ou qu'elle l'ait été dans une tradition différente de celle qu'elle suivait. Des différences de traditions sont en tout cas évidentes car certains ont fait de NappiNNai une incarnation de Bhūdevī plutôt que de Śrī⁴.

L'identité de la femme aimée de Kṛṣṇa apparaît d'ailleurs comme n'ayant pas été fixée de bonne heure et unanimement dans les traditions vishnouites de l'ensemble de l'Inde. Le Sud ne la connaît pas sous le nom de Rādhā, devenu particulièrement populaire au Bengale depuis Jayadeva et le Gīlagovinda au xnº siècle, populaire aussi au Nord de l'Inde et qui se rencontre pour la première fois dans une inscription de Mandor du viiiº ou ixº siècle. Le

<sup>(1)</sup> Cf. J. Filliozat, Les dates du Bhāgavalapurāņa et du Bhāgavalamāhātmya, Indian Studies in Honour of Norman Brown, New Haven, 1962, p. 70-77.

<sup>(2)</sup> Govindacharya, The Holy Lives ..., p. 43.

<sup>(3)</sup> Govindacharya, Holy Lives..., p. 42 note, traduit ce nom par « the beautifultrassed ». Le Kalaikkalañciyam (s.v. NappiNNai) se fait l'écho de cette interprétation qui suppose une lecture Nappiññai du nom et répend probablement au fait qu'Āṇṭāļ est représentée avec un énorme chignon, autour duquel elle était censée avoir enroulé la guirlande destinée à Viṣṇu.

<sup>(4)</sup> Govindacharya..., p. 41; K. C. Varadachari, ALvārs of South India Bombay, 1970, p. 133, note.

<sup>(5)</sup> Bimanbehari Majumdar, Kṛṣṇa in History and Legend, Calcutta, 1959, p. 21.

Bhāgavalapurāṇa, comme les autres sources du Sud, ne mentionne pas Rādhā, mais pas davantage Nīlā. Un sūkta de la Taillirīyasamhitā est connu sous le nom de Nīlāsūkla¹ mais ce nom ne lui est donné que dans des recueils de mantra et le texte lui-même ne mentionne pas Nīlā mais seulement Viṣṇupatnī, l'«épouse de Vișnu », sans autre précision.

En fait, c'est tardivement que le nom de Nīlā apparaît ainsi que les données de sa filiation. Celle-ci est indiquée surtout par Pillailōkāryajīyar, commentateur qui, expliquant la stance d'hommage nīļālungaslana... que nous étudions plus loin, cite les śloka sanskrits suivants après en avoir résumé lui-même le contenu :

syālo'tha nandagopasya mithileşu gavām patih / pravrddhagodhano daksah kumbhako nāma nāmatah // dātā dugdhasya sarveṣām takrasya ca ghṛtasya ca/ janasya priyavāg nityam yasodāvā jaghanyajah // dharmadā tasya bhāryāsīd dharmadaiva tu nāmatah / sā sūtāpatya yugalam śobhanam gopabhūṣanam // tayos tatra pumān jajne śrīdāmā nāma viśrutah / sarvaiś cāsīd guņair yuktah sarvaprāņimanoramah // nīlānāmnī ca kanyā sā rūpaudāryagunānvitā /2.

« Il y eut alors le beau-frère de Nandagopa, pasteur de vaches chez les Mithila, au troupeau considérable, habile homme, nommé Kumbhaka,

donneur à tous de lait, de petit lait et de beurre liquide,

toujours affable pour tout le monde, puîné de Yasodā.

Son épouse fut une donatrice selon le Bon Ordre (dharmadā) et c'est précisément Dharmadā qu'elle s'appelait. Quand elle eut enfanté, ce fut un beau couple d'enfants, parure de la gent pastorale.

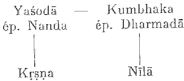
D'entre eux, le garçon fut connu, célèbre sous le nom de Śrīdāman et il fut doué de toutes les qualités, charmant le cœur de tous les vivants,

et la fille s'appela Nīlā, elle était pourvue des qualités de beauté et de générosité. »

Il résulte de ces indications de filiation que Nīlā épouse de Kṛṣṇa était la fille de l'oncle maternel de Kṛṣṇa en tant que considéré

<sup>(1)</sup> Taillirīya-mantrakośaḥ, Madras, 1963, p. 20. Ce texte est extrait de T.S. 4.4.12.5. (2) Texte édité avec le commentaire de PeriyavaccaN Pillai dans ... Tiruppavai, Periyavāccān Billaiyarulicceyta vyākhyānasahitam... rāmānujacaryarālum, ... venkatācaryālum, ... ĀLvārayyaavarkaļālum parisodhippikkappatļu — Kāncipuram, 5008 [1906 AD.]. Caractères telugu, p. 3-4. La note devant dans cette édition donner la référence à la source de la citation sanskrite est restée en blanc.

comme fils de Yaśodā qui l'a élevé comme tel, quoique né de Devakī (cf. Tiruppāvai XXV, 1-2). La généalogic est donc :



Et le mariage de Kṛṣṇa et Nīlā est dès lors d'un type traditionnel idéal (cf. note sur XVIII, 7). Il se différencie donc nettement de l'union de Kṛṣṇa avec son amante Rādhā qui n'est, dans la tradition ultérieure, que rarement considérée comme son épouse légitime.

Mais d'autre part on fait parfois de Kumbhaka, inconnu à la fois du Bhāgavala et des sources du Nord, un pasteur des troupeaux de Nagnajit roi du Kośala, Nīlā étant alors la fille de ce roi, promise à qui dompterait sept taureaux. L'exploit est accompli par Kṛṣṇa d'après le Bhāgavala (X. 58. 32-47) mais la fille y est appelée Satyā et non Nīlā. Il est fait allusion au même exploit dans le PeriyalirumoLi de TirumankaiyāLvār (VI, 10.5) et dans le TiruvāymoLi de NammāLvār (I. 5. 1) où c'est pour PiNNai qu'il est accompli. Nulle part il n'est pas question de Kumbhaka dans l'histoire de la victoire sur les sept taureaux. Mais l'Apitanacintāmaņi fait de Kumbhaka le gardien des taureaux de Nagnajit et c'est la fille de Nagnajit qui épouse Kṛṣṇa, alors que, selon les vers sanskrits cités par Pillailōkāryajīyar, ce sont les troupeaux de Nandagopa que garde Kumbhaka. Comme me le fait observer M. François Gros, il semble que les deux légendes de Nīlā fille de Kumbhaka et de Satyā fille de Nagnajit aient été confondues en time scale.

Nīlā est nommée dans une stance célèbre de Parāśarabhaṭṭa, qui est placée au début de la plupart des éditions du Tiruppāvai en hommage à Āṇṭāļ et qui résume le poème en précisant la signification des actes de Godā-Āṇṭāļ tels que la légende les rapporte. Cette stance, dans le mètre mandākrānlā, est la suivante :

nīļātungastanagiritaţīsuptam udbodhya kṛṣṇaṃ pārārthyaṃ svaṃ śrutiśataśirassiddham adhyāpayantī / svocchiṣṭāyāṃ sraji nigaļitaṃ yā balātkṛtya bhuṅkte godā tasyai nama idam idaṃ bhūya evāstu bhūyaḥ //¹

« Celle, Godā, qui, après avoir éveillé Kṛṣṇa endormi sur la pente de la montagne du sein opulent de Nīlā, tout en lui faisant connaître,

L'emploi du la cérébral pour la est courant en grantha. nigalitam, par ailleurs équivant à nigaditam.

démontrée dans les cent têtes de l'Audition, la destination à l'Autre qu'elle a elle-même, elle qui jouit par force de lui qu'elle a enchaîné dans la guirlande qui était son propre reste, à elle hommage! Que tout cela soit toujours plus grand!»

Lourde de style, cette stance l'est aussi de sens technique. Elle mêle deux évocations. D'abord celle de la scène de l'éveil de Krsna et de son abandon à lui comme humble servante, telle que la présente le Tiruppāvai (XXIX). Ensuite, l'évocation légendaire, à laquelle le Tiruppāvai ne fait pas allusion, de la prise de Krsna (sous la forme de Ranganātha) pour époux, prise qui a lieu par force, dès lors que le Dieu a reçu la guirlande préalablement portée par Ānṭāl. Cette guirlande est une chose inerte laissée par Antal mais Antal même est un sesa, littéralement un « reste » ou un « complément » inerte qui n'existe pas pour lui-même mais pour servir éventuellement d'instrument à son possesseur, le seșin. Pour Godā, la nature de śesa, c'est-à-dire d'être une possession livrée au sesin qu'est Krsna, est impliquée dans le texte par l'indication qu'elle fait connaître à Kṛṣṇa qu'elle a pour sa destination propre non elle-même mais l'Autre, c'est-à-dire ici justement Kṛṣṇa. En effet, pārārthya, le fait d'avoir autre chose que soi pour but ou raison d'être, caractérise le sesa selon le Mīmāmsāsūtra 3.1.2 : śeṣaḥ parārthalvāt // «Le śeṣa est [tel] par le fait qu'il existe pour un autre ». Cf. ci-dessous p. 38, n. 1.

Sabarasvāmin glose ainsi le sūtra : iha sūtre lakṣaṇaṃ yena ca hetunā śeṣa ity ucyate / tad ubhayam ākhyāyate / yaḥ parasyopakāre vartate sa śeṣa ity ucyate / c'est-à-dire : « Ici, dans ce sūtra, [on dit] la caractéristique [du śeṣa] et par quelle raison on l'appelle « śeṣa ». Ces deux choses sont enseignées. Ce qui existe

au bénéfice d'un autre, c'est ce qu'on appelle seșa.»

Le pārārthya est donné dans la stance comme illustré dans les cent têtes de l'Audition qui sont traditionnellement expliquées comme étant les *Upaniṣad*. Cependant, le mot pārārthya et la théorie du parārthatva ne se retrouvent pas dans les 108 Upaniṣad classiques. L'expression « les cent têtes de l'Audition » semble donc désigner plutôt l'ensemble de la tradition védique incluant la Mīmāmsā.

Certains, attachés à l'idée que le vœu des jeunes filles selon le Tiruppāvai n'est autre que le vœu à Kātyāyanī pour obtenir un époux ont voulu que Godā-Āṇṭāļ, dans ce poème, entre en rivalité avec Nīlā-NappiNNai pour prendre son époux. Cette interprétation est contraire à l'intention clairement exprimée des jeunes filles d'assurer la prospérité générale (III, IV), leur propre bien-être (XXVII) et surtout leur agrément par Kṛṣṇa comme ses esclaves (XXVIII, XXIX). Le XXe poème peut cependant donner à croire

que les jeunes filles demandent à NappiNNai à la fois un éventail, un miroir et son époux, mais il s'agit simplement de donner tout cela, y compris l'époux, pour le jeu dans l'eau auquel cet époux doit participer. Il ne s'agit point de le recevoir comme époux.

A s'en tenir donc au texte du Tiruppāvai, sans confondre les jeux dont il parle avec le vœu à Kātyāyanī pour avoir un époux, sans mêler ce qu'il exprime à la légende du mariage d'Āṇṭāļ avec Raṅganātha et sans supposer à Āṇṭāļ le désir de supplanter Nīlā dans le cœur de Kṛṣṇa, on doit reconnaître que le Tiruppāvai n'évoque pas l'amour mystique sous une forme charnelle, même sublimée par symbolisme. Il évoque le kainkarya, le «service», la forme de bhakli qui est la dévotion d'esclave à Māl-Nārāyaṇa dont le fidèle conçoit la grandeur sans limite et devant lequel il s'abîme de reconnaissance quand il le voit incarné à portée immédiate de son dévouement et le baignant d'une tendresse aveugle infinie.

Dans sa forme, le *Tiruppāvai* se compose de trente strophes chacune de huit vers (aļi) de quatre pieds (cīr) dans le mètre kalippā. La succession des pieds est dans ce mètre selon le schème kalillaļai qui requiert: 1º une syllabe métrique valant une longue (nēr) après les pieds lēmā (formés de deux longues) et puļimā (formés de deux brèves et une longue), 2º une double syllabe métrique valant deux brèves (nirai) après les pieds kuruviļam (quatre brèves), kūviļam (une longue et deux brèves) et les pieds ajoutant -kāy (-nkāy), c'est-à-dire une longue, aux quatre précé-

deniment énumérés (soit : tēmānkāy, etc.).

De plus ces poèmes doivent être chantés et pour chacun d'eux certaines éditions indiquent sur quel air (arākam, skr. rāga) et dans quel rythme (lāļam, skr. lāla). Ainsi, selon l'édition de Kiruṣṇamācāriya svāmi¹ on a pour chaque strophe les rāga et lāla suivants, dont un petit nombre seulement sont anciens.

I. pilaharirākam, atatāļam.

II. pantuvarāļirākam, ātitāļam. III. pantuvarālirākam, tiriputaitālam.

IV. kāmpētirākam, ātitāļam.

V. tölirākam, rūpakatāļam. VI. pūpāļarākam, ātitālam.

VII. pūpāļarākam, rūpakatāļam.

VIII. pūpāļarākam, atatāļam.

IX. mohaNarākam, ātitāļam.

X. acāvērirākam, ātitāļam.

XI. sahāNārākam, tiripuṭaitāļam.

<sup>(1)</sup> Madras, 1950, p. 18-26.

XII. kētārakauļarākam, ātitāļam.

XIII. atāņārākam, rūpakatāļam.

XIV. sārankarākam, ātitālam.

XV. saurāṣṭirākam, aṭatāļam.

XVI. yamuNākaliyāņirākam, ātitāļam.

XVII. yamuNākaliyāņirākam, rūpakatāļam.

XVIII. cāvērirākam, ātitāļam.

XIX. śrīrākam, ātitāļam.

XX. tēciyarākam, ātitāļam.

XXI. apurūparākam, ātitāļam.

XXII. pairavirākam, ātitāļam.

XXIII. aţāṇārākam, ātitāļam.

XXIV. piyākaṭairākam, ātitāļam.

XXV. cankarāparaņarākam, ātitāļam.

XXVI. ārapirākam, ātitāļam.

XXVII. āNantapairavirākam, ātitāļam.

XXIX. kalyāņirākam, ātitāļam.

XXX. curuttirākam, rūpakatālam.

# Les commentaires et la tradition

La tradition des Śrīvaiṣṇava veut que Rāmānuja ait été un admirateur fervent du *Tiruppāvai*. En tout cas, c'est postérieurement à son époque que les premiers commentaires apparaissent. Le plus ancien connu est celui de PeriyavāccāN Pillai né en 1228.

Pillai est une désignation de caste, caste non brahmanique très considérée. Periya-v-āccāN est un titre signifiant « grand maître ». Le commentaire est intitulé  $M\bar{u}v\bar{a}yirappali$  c'est-à-dire « composé de trois mille éléments ». Il est demeuré l'œuvre d'explication et d'exégèse la plus réputée. Il est le plus souvent la base des multiples commentaires modernes.

Mais le *Tiruppāvai*, comme le *TiruvāymoLi*, l'œuvre du plus grand des ĀLvār, NammāLvār, probablement un peu postérieur à l'époque d'Āṇṭāļ et de PeriyāLvār, celui qui a le plus directement exprimé la philosophie de la dévotion vishnouite, a été l'objet de toute une littérature en sanskrit et en *maṇippiravāḷam* (skr. maṇipravāla).

Il s'agit là d'un langage technique savant qui entremêle le sanskrit et le tamoul, les phrases étant en général construites en tamoul et le vocabulaire étant librement emprunté aux deux langues. La formation des mots et des dérivés dans les diverses fonctions grammaticales suit le plus souvent les règles tamoules, mais l'emploi des terminaisons sanskrites n'est nullement exclu. Le jargon ainsi constitué apparaît des plus rébarbatifs, d'autant

plus qu'il ne vise aucunement à la beauté littéraire. En fait, il gagne en précision technique tout ce qu'il fait perdre en élégance aux deux langues qu'il emploie. Il exige de toutes deux la maîtrise simultanée et il n'est intelligible qu'à ceux qui sont accoutumés à l'une et à l'autre. Mais il double les moyens d'expression des commentateurs savants. Il est lui-même un moyen d'expression naturelle pour ceux qui possèdent pleinement les deux cultures sanskrite et tamoule harmonieusement combinées.

Il est aujourd'hui de mode dans certains milieux, en séquelle des préjugés racistes du xixe siècle européen, d'opposer sanskrit et tamoul comme langues d'aryens et de non-aryens, alors qu'en réalité les grands lettrés du pays tamoul apparaissent, depuis les premières productions que nous connaissions d'eux, riches des deux cultures à la fois, cultivant avec amour leur langue maternelle mais se servant du sanskrit, langage de communications générales à travers toute l'Inde et dans les pays en relations avec l'Inde, pour mieux diffuser leur pensée, contribuant même d'une manière originale à l'enrichissement de la littérature sanskrite. Le manipravālam est un des témoins de l'union féconde des deux cultures.

Deux commentaires en manipravalam ont été utilisés ici, ceux

de Periya Parakālasvāmi et de Ranganāthasvāmi.

Le Tiruppāvai a été aussi trois fois au moins traduit en sanskrit. Le commentaire perpétuel sanskrit passage par passage édité ici est dû à Śrīrangarāmānuja. Une version, éditée également ici, est extraite de la Sahasragīti, traduction sanskrite des plus populaires des autres œuvres des ĀLvār, telles que, le TiruvāymoLi de NamnāLvār et le Tirupallānţu de PeriyāLvār, ainsi que de l'éloge de Rāmānuja en tamoul, le Rāmānujanūllanlāti. Elle apparaît comme principalement fondée sur la précédente, avec quelques vuriantes que le rapprochement des deux fait reconnaître aisément. Une troisième en vers qu'il a paru superflu de reproduire ici, car elle n'apporte guère d'interprétations nouvelles, existe en manuscrit dans la bibliothèque de l'École française d'Extrême-Orient à Pondichéry (nº EFEO 64), sous le titre de Tiruppāvaiclōkankal.

Toutes trois sont dénuées de valeur poétique et n'étaient pas propres à faire apprécier dans les milieux étrangers au tamoul le chef-d'œuvre qu'elles traduisent platement et non sans erreurs d'interprétation. Elles sont toutefois simples et claires et témoignent d'un souci de diffuser la connaissance de l'œuvre d'Āṇṭāļ dans le Nord de l'Inde.

Cette connaissance s'est surtout propagée et implantée au pays Andhra et notamment au grand centre religieux de Tirupati. Āṇṭāļ paraît là plus révérée encore qu'à Śrīraṅgam où pourtant sa légende veut qu'elle se soit unic à Raṅganātha. Les éditions du

Tiruppāvai en tamoul en caractères telugu ou en traduction telugu sont multiples comme aussi celles du TiruvāymoLi de NamnāLvār qui, accompagné de ses commentaires, forme le Bhagavadviṣayam.

Le Tiruppāvai, et son pendant çivaïte, le Tiruvempāvai, restent de nos jours des sources d'inspiration de la dévotion vivante et non pas seulement dans leurs confessions respectives séparées. Réunis, ils servent de fondement à un mouvement de rapprochement des deux communautés vishnouite et çivaïte. Un Tiruppāvai-Tiruvempāvai Kamilļi (committee) s'est constitué, qui, dans un esprit d'œcuménisme, les a édités¹ et exaltés ensemble comme chantant du même Dieu, sous des noms divers, la gloire et la grâce.

Par l'aliment qu'il a donné dans le Sud de l'Inde à la foi en Viṣṇu-Nārāyaṇa-Kṛṣṇa, à l'admiration de son Être transcendant et tout proche et au dévouement total à son service, le *Tiruppāvai* a contribué indirectement au renouveau de la dévotion krishnaïte dans le Nord de l'Inde.

La légende de Kṛṣṇa appartient au Nord de l'Inde. Les textes tamouls, tout comme le Harivamsa ou le Vișnupurana, la placent sur les bords de la Yamunā, à Mathurā, au Brndabana, mais, dans ces lieux saints même, la religion krishnaïte a été longtemps éclipsée par le bouddhisme, et par les conquérants d'Iran et d'Asie Centrale, Indo-scythes et Huns, avant de l'être par les musulmans de Mahmud de Ghazni. Mais dans le Sud, la religion de « Māl » déjà attestée dans le Paripātal a donné lieu sans entraves majeures à la dévotion des ĀLvār. De là, gagnant le Nord par les régions de l'Ouest, pays Kannada, Mahārāstra et Gurjara, et, en même temps, par celles de l'Est, Andhra, Orissa, Bengale, elle a refleuri et ses courants se sont rejoints aux lieux saints que retrouvaient Mirā Bāī et les gosvāmin de Caitanya. Ānṭāl n'était pas seule, au IXe siècle, à garder la flamme et c'est l'ensemble de l'œuvre des ĀLvār qui a précédé, incité et conditionné la littérature krishnaïte médiévale depuis le Bhāgavalapurāna qui rend hommage à ces ĀLvār. Mais le poème d'Ānṭāļ occupe une place éminente dans cet ensemble. Il a vivifié la foi des successeurs des ĀLvār. Il a été une puissance d'éveil, tout en étant sans doute trop original dans sa forme poétique tamoule pour être rendu adéquatement dans les langues du Nord.

<sup>(1)</sup> Tiruvempāvai tiruppāvai tirumaRai āRanka makānāṭṭu malar. Māyūram, 1952.

#### BIBLIOGRAPHIE

### ÉDITIONS

- 1. Mayilai MātavatāsaN. [éditeur et annotateur]. Āṇṭāļ aruļicceyta Tiruppāvai mūlamum Periya ĀccāNpiļļai aruļicceyta Mūvāyirappaļi viyākyānamum aLakiya Maṇavāļapperumāļ nāyaNār aruļicceyta ĀRāyirapaļi viyākyānamum, cuttasatvam Toṭṭācāryar aruļicceyta Svāpalēca viyākyānamum, vānamāmalai Jīyar aruļic ceyta Svāpalēca viyākyānamum, mayilai MātavatāsaN tokutta pala āraycci anupantaṅkaļum. CeNNai, «Tiruvaruļakam», 1954. In-12, vi et 608 pages.
- T.C.Pārttacārati Ayyankar, ...Tiruppāvai PeriyavāccāN Pilļai aruļicceyta Mūvāyirappaļi vyākyāNamum suttasatvam Totţācāriyar aruļicceyta Svāpalēca vyākyāNamum avaRRaittaLuvi Varatarāmānujatāsarāl eLutiya cāramāNa arumpataviļakkamum. CeNNai, T.ĀļavantāN Ceţţiyār, 1933. In-12, 20 et 520 pages.
- 3. Cē. Kiruṣṇamācāryar [éditeur]. Āṇṭāļ aruḥicceyta Tiruppārai vyākyāna arumpataňkaļ uṭaN. CeNNai, īcuvara v. [1937]. In-8°, 324 pages. Contient pages 266-324: Tiruppāvai mūvāyirappaṭi vyākyānattiN pramāṇattiraṭṭu, en sanskrit avec glose tamoule.
- 4. Pū. Kandāḍai Kṛṣṇamācāryar [éditeur] śūḍikköḍutta nāceiyār tiruvāy malarndaruļiya nikhilopaniṣatpāratamamāna Tiruppāvai mūlamum, śrīmad vēdamārgātyādi sarvajñarāna śrīmat Periyavāccāmbillai arulicceyda Mūvāyirappaļi vyākhyānamum, pratipadamum... Cennapaļṭaṇam, 1871. In-12, 6 et 195 pages, 2 et 30 planches hors-texte. Caractères telugu. Cf. n. 8.
- 5. Annankarācāriyar svāmi, Ānṭāļ... Tiruppāvai... Patavurai, Tivyārttatīpikaiyurai, Svāpatēcārttavuraikaļōṭu kūti-Natu. 3º éd. Kumpakōnam, 1952. In-4º, 104 pages.

- 6. Sampatkumārācarya. Tiruppāvai (Śrīvratprabandh athvā Śrīgodāvratadivyaprabandh) āṇṭāļ nāmak Śrī godādevī se anugṛhīt [traduction hindie de la glose sanskrite d'Aṇṇaṃgarācārya]

  Kāncīpuram, 1962. In-4°, 190 pages.
- 7. Ti. VīrarākavācāryaN, Upayavētāntakrantamālai, āṇḍāļ aruļic ceyta Tiruppāvai, śrī paramahaṃsa parivrājaka upayavētāntācārya (śrī kōLiyālam svāmi) śrīraṅkarāmānuja mahātēcikaN tiruvāṭiyāNa śrī Uttamūr, ... iyaRRiya prapantarakṣai eNNum uraiyuṭaN. Kāncīpuram, 1954. In-8°, 174 pages.
- 8. Madhurai Rankaiyar [éditeur] cüţikkotutta nācciyār tiruvāymalarntaruliya nikhilopanisalsāralamamāNa Tiruppāvai mūlamum śrīmadvedamārgetyādi sarvajñarāNa śrīman Periyavāccām Pillai arulicceyta Mūvāyirappalivyākhyānamum pratipatamum ivai śrīmaddraviḍavedāntapravartakanāNa Madhurai raṅkaiyaravarkaļāl pariśodhikkappaṭṭu maLavai Pārttasārati nāyakaravarkaļāl. CeNNai kalāratnākaram accukkūṭattiR patippikkappaṭṭatu, 1871. In-12, 6 et 180 pages, 32 planches hors-texte, coloriées. Même texte en caractères télugu, 6 et 195 pages, mêmes planches hors-texte (non coloriées) : ci-dessus nº 4.
- 9. Anonyme Āṇṭāļ aruļicceyta *Tiruppāvai* pratipatatātparyam Śrī Āṇṭāļ carittiravaipavam aṭaṅki y irukkiNRaNa CeNNai, B. IrattiNa Nāyakar Sons, 1954. In-12, 20 et 40 pages, I planche.
- 10. T.C. Pārttacārati Ayyaṅkār [éditeur-commentateur], ... Tiruppāvai ... Šrīnivāsa Tātācārya svāmikaļ eLutiya pratipatatātparyaṅkaļum T.C. Pārttacārati Ayyaṅkar eLutiya vicēṣa uraiyum cērntatu. CeNNai, A. IrājarattiNa Mutaliyār. 1958. In-12, 4 et 64 pages.
- 11. Anonyme *Tiruppāvai*. CeNNai, Aruņā PapļikēsaNs [Aruna Publications], 1959. In-12, 24 pages.
- 12. Anonyme ... *Tiruppāvai*. Kumpakōņam, Śrī Kāmakōţi kōcastāNam. In-12, 16 pages.
- 13. C. Anna Rao, Cilliralliruppāvai, published by Sri C. Anna Rao, B.A. (Executive Officer on behalf of the Board of Trustees of Tirumalai) Tirupati Devastanam, Tirupati, 1952. In-12, xiv et 126 pages, 31 planches en couleurs.

- 14. CiNNāmu. Renkācāriyar, Aknihotram Pāṭṭarācāriyar, Rā. Srītātācāriyar, vājapēyam Srīnivāsapāṭṭarācāriyar, Śrī Āṇṭāṭ aruṭicceyta Tiruppāvai. ItaRku Śrīrenkarāmānujasvāmi aruṭicceyta saṃskṛtavyākhyānaṃ, Śrīperiyaparakālasvāmi aruṭicceyta maṇipravāṭavyākhyānaṃ, Śrīrenkanātasvāmi aruṭicceyta maṇipravāṭavyākhyānaṃ. Ivaikaṭ uṭaN pratipatam cērttu ... Tirukkuṭantai, 1912. In-8°, 4, 8, 383, 10 (numérotées 5 à 14) pages. Désigné ici par ŚR.
- 15. Govardhanarangācāryasūri. Sahasragīliņ. Śrī śaṭhakopasvāmiracita TiruvāymoLinibandhasya govardhanarangācāryasūrikṛtā saṃskṛtagadyānuvādarūpā sahasragītih Tirupallāṇḍu, Kaṇṇimuṇśiruttāmbu, Tiruppāvai, Rāmānujanūttandādi saṃskṛtapadyānuvādasahitā. Mumbayyām [Bombay], Khemarāja Śrīkṛṣṇadāsa, saṃvat 1970, śake 1835 [1913 AD]. In-8°, 8 et 304 pages [nāgarī]. [Tiruppavai : pages 272-280] désigné ici par G.
- 16. Drāvidāmnāyadivyaprabandhaṭīkā Saṃskṛtabhāgah 2 // 1 Śrīvratadivyaprabandhah Tiruppāvai ... Kancheepuram [Kāñcipuram]. 1962. In-4°, p. 1-144.
- 17. Re. Tirumalai Ayyańkar [éditeur] Śrī Āṇṭāṭmālai.
  Tiruvallikkēṇit tamiL ccaṅkam veḷiyīṭu 11 [Madras],
  1941, In-8°, xi et 148 pages, 3 planches hors-texte.
  Recueil de textes et d'articles sur Āṇṭāṭ contenant
  outre avant-propos et préface :

Āṇṭā], Tirappāvai Taiyorulinkaļpāmālai

Vedāntadeśika, *Śrī Āṇṭāṭ luli* 

Godăstuli (avec traduction tamoule de A. P. M. Śrīnivāsaiyankār).

Ār. Kēcavayyankār, Paraphrases (poLippu) du *Tirup- pāvai* et de la *Godāsluli*. *Kōlālalluvam*.

Re. Tirumalai Ayyankār, Āṇṭāṭ vaipavam
— Vētāntakuruvijayam

Rā. Śrīnivāsatēcikam Ayyaṅkam Ayyaṅkār, Āṇṭāṭ kavi. Ku. Ce. Śrīnivāsa Vētāntācāriyār, « Velļi y eLuntatu ».

## TRADUCTIONS

- R. Dessigane. *Tiruppāvai*, *Tirouppavai*, texte original tamoul traduit en français par. Pondichéry, 1952. In-12, 65 pages, 2 planches.
- J. S. M. Hooper. Hymns of the Āļvārs London, Oxford University Press, 1929. In-12. 120 pages, 7 planches. Le Tiruppāvai occupe les pages 49 à 58.
- D. Ramaswamy Iyengar. Thiruppavai [with an English Rendering]. Madras. The Teachers' Publishing House, 1946. In-12, XII et 41 pages.
- M. B. Srinivasa Aiyankar, edited by *The Nityanusandhanam Series*, part III, Tiruppavai by Sudikkodutta Naychchiyar (Saint Andal). Anglo-Tamil ... together with a short Prefatory dissertation on the Visishtadvaita philosophy ... Reprint of 1899 Edition. Madras, Ramanuja Research Society, 1970. In-8°, vi, iii et 96 pages.

# **ABRÉVIATIONS**

A.A. Arts Asiatiques.

An. Annangaracarya (édition et commentaires) (nº 5).

Anon. I. Anonyme I (nº 9).

BhG. Bhagavadgīlā.

D. R. Dessigane (édition et traduction).

G. Govardhanācārya (Sahasragīti) (nº 15).

Ir. Irāyirappaţi.

MPN. Maṇavāļapperumāļ NāyaNār (ĀRāyirappaţi). (nº 1).

Nāl. Nālāyirappaţi.

Para. Periya Parakālasvāmi (maņipravāļavyākhyānam) (nº14).

Parures J. Filliozat et P. Z. Pattabiramin. Parures divines du Sud de l'Inde, IFI nº 29, Pondichéry, 1966.

Pi. Śrī éd. 1952. C. Anna Rao (nº 13).

prk. prākrit.

PV. PeriyavaccāN Pillai (Mūvāyirappati) (nºs 1, 2, 4, 8).

RN. Ranganāthasvāmi (maņipravaļavyākhyānam). (nº 14).

skr. sanskrit.

ŚR. Śrīrangarāmānujasvāmi (saṃskṛtānuvyākhyānam). (nº 14).

ST. Šrīnivāsa Tātācārya. (nº 10).

T. Śuddhasatvam Toţţācāriyar (svāpatēcaviyākyāNam) (nºs 1 et 2).

TL. Tamil Lexicon.

V. Varadarāmānujadāsa (cāramāNa arumpataviļakkam) (no 2).

# TIRUPPĀVAI

(TEXTE ET TRADUCTION)

# LE Vœu de Fortune par Āntāl

- I. 1. C'est le mois de MārkaLi, le bon jour où la Lune est pleine :
  - 2. Vous qui devez aller jouer dans l'eau, allez, avec la mise de règle,
  - 3. Petites filles comblées du quartier fortuné des pasteurs.
  - 4. Lui dont terrible est l'action de la lance aiguë, le garçon du pasteur Nanda,
  - 5. Le jeune lion de Yacōtai aux beaux yeux,
  - 6. Avec son teint foncé, ses yeux rouges, son visage pareil à la Lunc resplendissante,
  - C'est Nārāyaņa. C'est à nous qu'il donnera le Tambour.
  - 8. Tandis que pour louer s'accordent les gens de la Terre, ch! prends en considération notre vœu.
- II. 1-2. Vous qui vivez dans le monde, n'écouterez-vous pas les actions que nous devons accomplir pour notre vœu ? — Sur l'océan de lait
  - 3. Doucement endormi est l'Être suprême ; ayant chanté la trace de son pas,
  - 4. Nous ne consommerons pas de beurre, nous ne consommerons pas de lait, ayant joué dans l'eau au point du jour,
  - 5. Nous ne nous farderons pas en mettant du noir (aux yeux), nous ne ferons pas notre chignon en y mettant des fleurs,
  - 6. Les choses qui ne se font pas nous ne les ferons pas, entrées dans les mesquineries méchantes nous ne leur donnerons pas cours.
  - 7. En donnant la charité et l'aumône de règle autant qu'il y aura de quoi,
  - 8. Nous chercherons le chemin de revivre et nous nous réjouirons. Eh! prends en considération notre vœu.

# ஆண்டாள் அருளிச்செய்த **திருப்பாைவை**

- I 1. மார்கழித் திங்கள் மதிநிறைந்த நன்னுளால்
  - 2. நீராடப் போதுவீர் போதுமினே நேரிழையீர்
  - 3. சீர்மல்கு மாய்ப்பாடிச் செல்வச் சிறுமீர்காள்
  - 4. கூர்வேற் கொடுந்தொழிலன் நந்தகோபன் குமரன்
  - 5. ஏரார்ந்த கண்ணி யசோதை யிளஞ்சிங்கம்
  - 6. கார்மேனிச் செங்கண் கதிர்மதியம் போல்முகத்தான்
  - 7. நாராயணனே நமக்கே பறை தருவான்
  - 8. பாரோர் புகழப் படிந்தேலோ ரெம்பாவாய்.
- வயத்து வாழ்வீர்காள் நாமும்நம் பாவைக்குச்
  - 2. செய்யங் கிரிசைகள் கேளீரோ பாற்கடலுள்
  - 3. பையத் துயின்ற பரம னடிபாடி
  - 4. நெய்யுண்ணேம் பாலுண்ணேம் நாட்காலே நீராடி
  - 5. மையிட் டெழுதோம் மலரிட்டு நாம்முடியோம்
  - 6. செய்யா தனசெய்யோம் தீக்குறணே சென்ளேதோம்
  - 7. ஐயமும் பிச்சையு மாந்த2னயுங் கைகாட்டி
  - 8. உய்யுமா றெண்ணி உகந்தேலோ ரெம்பாவாய்.

- III. 1. Ayant chanté le nom du Très-Haut qui a arpenté le monde en devenant géant,
  - 2. Si nous jouons dans l'eau en proclamant que c'est pour notre vœu :
  - 3. Dans tout le pays exempt de malheur, chaque mois tomberont trois pluies,
  - 4. Au milieu du grand nelli rouge qui pousse haut, les carpes sauteront,
  - 5. Dans le bouton de lotus qui fleurit, l'insecte rayé s'endormira.
  - 6. Sans s'effaroucher, une fois rentrées, quand on traira leur pis opulent,
  - 7. Les vaches généreuses rempliront le pot,
  - 8. Le bonheur sans fin étant à son comble. Eh! prends en considération notre vœu.
- IV. 1. Ô toi dont les yeux font une pluie d'océan, ne cache rien dans ta main
  - 2. Entre dans l'océan, puise, élève-toi en tonnant,
  - 3. Devenu noir de corps à l'image du Premier Étre des Ages,
  - 4-5. Comme le disque dans la main de Celui aux larges et belles épaules dont l'ombilie porte un lotus, lance des éclairs, comme la conque enroulée à droite tonne constamment.
    - 6. Comme la pluie de flèches lancées sans relâche par [l'arc] Śārṅga,
    - 7. Pleus sur le monde pour qu'il vive, nous-même
    - 8. Ayant le bonheur de jouer dans l'eau en mārkaLi. Eh! prends en considération notre vœu.

- III 1. ஓங்கி யுலகளந்த வுத்தமன் பேர்பாடி
  - 2. நாங்கள் நம்பாவைக்குச் சாற்றி நீராடிலை
  - 3. தீங்கின்றி நாடெல்லாந் திங்கள் மும்மாரிபெய்து
  - 4. ஓங்குபெருஞ் செந்நெ லூடு கயலுகளப்
  - 5. பூங்குவீனப் போதில் பொறிவண்டு கண்படுப்பத்
  - 6. தேங்காதே புக்கிருந்து சீர்த்த முஃபற்றி
  - 7. வாங்கக் குடநிறைக்கும் வள்ளற் பெரும்பசுக்கள்
  - 8. நீங்காத செல்வம் நிறைந்தேலோ ரெம்பாவாய்.
- IV 1. ஆழி மழைக்கண்ணு ஒன்றுநீ கைகரவேல்
  - 2. ஆழியுட் புக்கு முகந்துகொ டார்த்தேறி
  - 3. ஊழி முதல்வ னுருவம்போல் மெய்கறுத்துப்
  - 4. பாழியந் தோளுடைப் பற்பநா பன்கையில்
  - 5. ஆழிபோல் மின்னி வலம்புரிபோல் நின்றதிர்ந்து
  - 6. தாழாதே சார்ங்க முதைத்த சரமழைபோல்
  - 7. வாழ வுலகினிற் பெய்திடாய் நாங்களும்
  - 8. மார்கழி நீராட மகிழ்ந்தேலோ ரெம்பாவாய்.

- V. 1. L'Illusioniste, le garçon de l'éternelle Mathurã du Nord,
  - 2. Le riverain de la Yamunā aux grandes eaux pures,
  - 3. Lampe décorée¹ apparue dans la famille des pasteurs,
  - 4. Dāmodara qui a fait une clarté dans le sein de sa mère,
  - 5. Étant venues pures, saluant en jetant des fleurs pures,
  - 6. Quand, chantant de la bouche nous pensons à Lui par l'esprit,
  - 7. La faute passée et celles à venir
  - 8. Deviendront poussière dans le feu. Dis. Eh! prends en considération notre vœu.
- (1) Avec la variante : lampe de pierre précieuse.
  - VI. 1. Les oiseaux chantent. Oh! Au temple du Roi à l'Oiseau
    - 2. N'entends-tu pas le grand cri de la blanche conque d'appel?
    - 3. Ô petite, tu n'es pas levée Ayant mangé le poison du sein de la démone,
    - 4. Ayant lancé le pied pour que se rompent les joints du faux chariot,
    - 5. Le Germe [du monde] qui, sur le flot, dormit sur le Serpent,
    - 6. Quand l'ont pris dans le cœur les sages et les yogin
    - 7. S'étant doucement levés, le grand cri de « Hari »
    - 8. Pénètre dans le cœur et le rafraîchit, eh! prends en considération notre vœu.

- V 1. மாயனே மன்னு வடமதுரை மைந்தனே
  - 2. தூய பெருநீர் யமுணேத் துறைவணே
  - 3. ஆயர் குலத்தினில் தோன்றும் அணி 1) விளக்கை
  - 4. தாயைக் குடல்விளக்கஞ் செய்த தாமோதரண
  - 5. தூயோமாய் வந்துநாம் தூமலர்தூ வித்தொழுது
  - 6. வாயினுற் பாடி மனத்தினுற் சிந்திக்கப்
  - 7. போய பிழையும் புகுதருவா 2) னின்றனவும்
  - 8. தீயினிற் றூசாகும் செப்பேலோ ரெம்பாவாய்.
- VI 1. புள்ளுஞ் சிலம்பினகாண் புள்ளரையன் கோயிலில்
  - 2. வெள்ளே விளிசங்கின் பேரரவங் கேட்டிலேயோ
  - 3. பிள்ளா யெழுந்திராய் பேய்முலே நஞ்சுண்டு
  - 4. கள்ளச் சகடங் கலக்கழியக் காலோச்சி
  - 5. வெள்ளத் தரவில் துயிலமர்ந்த வித்தினே
  - 6. உள்ளத்துக் கொண்டு முனிவர்களும் யோகிகளும்
  - 7. மெள்ள வெழுந்தரி யென்ற <sup>3)</sup>பேரரவம்
  - 8. உள்ளம் புகுந்து குளிர்ந்தேலோ ரெம்பாவாய்.

<sup>1)</sup> Var. மணி 2) Var. ்வர நின்ற 3) Var. SR. என்ன.

- VII. 1. « Kīs-kīs » font partout les mainates en se réunissant ;
  - 2. N'entends-tu pas le bruit des propos qu'ils se tiennent ? Fille stupide.
  - 3. Elles font tinter leurs pièces et leurs pendeloques quand elles agitent leurs mains,
  - 4-5. Les vachères aux chignons fleurant bon ; n'entends-tu pas le cri du caillé que fait bruire la baratte ?
  - 6-7. Fille de chef. Tu nous as pourtant entendues chanter Keśava, aspect de Nārāyaṇa, et tu restes couchée. Ô Radieuse. Eh! prends en considération notre vœu.

- VIII. 1. A l'Orient le ciel blanchissant, les buffles, lâchés pour un moment,
  - 2. Se sont dispersés pour paître. Regarde Les autres filles,
  - 3. Les ayant retenues de partir, elles qui allaient partir,
  - 4. Nous sommes venues t'appeler. Curieuse
  - 5. Poupée lève-toi. Chantant et prenant le tambour,
  - 6. Celui qui a déchiré la bouche du cheval, qui a écrasé les athlètes,
  - 7. Le Dieu premier des dieux, si nous allons vers lui et le servons
  - 8. Disant : Hélas ! il aura pitié. Eh ! prends en considération notre vœu.

- VII 1. கீசுகீ சென்றெங்கு மானேச்சாத்தன் 1)கலந்து
  - 2. பேசின பேச்சரவங் கேட்டிஃயோ பேய்ப்பெண்ணே
  - 3. காசும் பிறப்புங் கலகலப்பக் கைபேர்த்து
  - 4. வாச நறுங்குழ லாய்ச்சியர் மத்தினல்
  - 5. ஓசை படுத்த தயிரரவங் கேட்டிஃயோ
  - 6. நாயகப் பெண்பிள்ளாய் நாராயணன் மூர்த்தி
  - 7. கேசவீணப் பாடவு நீ கேட்டே கிடத்தியோ
  - 8. தேச முடையாய் திறவேலோ ரெம்பாவாய்.
- VIII 1. கீழ்வானம் வெள்ளென் றெருமை சிறு 2) வீடு
  - 2. மேய்வான் பரந்தனகாண் மிக்குள்ள பிள்ளேகளும்
  - 3. போவான்போ கின்ருரைப் போகாமற் காத்துன்னேக்
  - 4. கூவுவான் வந்துநின்றேம் கோது கலமுடைய 3)
  - 5. பாவா யெழுந்திராய் பாடிப் பறைகொண்டு
  - 6. மாவாய் பிளந்தானே மல்லரை மாட்டிய
  - 7. தேவாதி தேவீனச் சென்றுநாம் சேவித்தால்
  - 8. ஆவாவென் ருராய்ந் தருளேலோ ரெம்பாவாய்.

<sup>1)</sup> Var. சாத்தங் (தம்). 2) Var. சிறை. 3) Var. கோதுகுலமுடைய

- IX. I. Dans la maison nette et précieuse tout alentour les lampes brûlent,
  - 2. L'encens embaume et sur la couche de sommeil tu dors.
  - 3. Cousine. Ouvre le verrou de la porte précieuse.
  - 4. Ô tante est-ce que tu ne la réveilles pas ? Ta fille
  - 5. Est-elle donc muette ? Sinon, est-elle sourde ? Est-ce la torpeur ?
  - 6. Est-elle sous le coup du charme du grand sommeil de paix ?
  - 7. En répétant Māhāmāyin, Mādhava, Vaikuņṭha,
  - 8. En récitant tous les noms, eh! prends en considération notre vœu.
  - Î mère qui vas entrer au paradis en ayant accompli le vœu,
    - 2. Ne donneront-elles pas même une réponse celles qui n'ouvrent pas la porte?
    - 3. Nārāyaṇa au diadème de tulasī qui embaume, par nous
    - 4. Célébré donne le tambour, Par ce Bienheureux, un jour d'autrefois
    - 5. Kumbhakarna est tombé dans la gueule de la mort
    - 6. Et, étant vaincu, est-ce donc à toi qu'il a donné son grand sommeil?
    - 7. Tu as un sommeil à soigner, ô rare bijou
    - 8. Viens lucide et ouvre. Eh! prends en considération notre vœu.

- IX 1. தூமணி மாடத்துச் சுற்றும் விளக்கெரியத்
  - 2. தூபங் கமழத் துயிலீணமேற் கண்வளரும்
  - 3. மாமான் மகளே மணிக்கதவம் தாள்திறவாய்
  - 4. மாமீ ரவீன பெழுப்பீரோ உன்மகள்தான் 1)
  - 5. ஊமையோ வன்றிச் செவிடோ அனந்தலோ
  - 6. ஏமப் பெருந்துயில் மந்திரப் பட்டாளோ
  - 7. மாமாயன் மாதவன் வைகுந்த னென்றென்று
  - 8. நாமம் பலவும் நவின்றேலோ ரெம்பாவாய்.
- X 1. நோற்றுச் சுவர்க்கம் புகுகின்ற வம்மனுப்
  - 2. மாற்றமும் தாராரோ வாசல் திறவாதார்
  - 3. நாற்றத் துழாய்முடி நாராயணன் நம்மால்
  - 4. போற்றப் பறைதரும் புண்ணியனுல் பண்டொருநாள்
  - 5. கூற்றத்தின் வாய்வீழ்ந்த கும்ப கரணனும்
  - 6. தோற்று முனக்கே பெருந்துயில்தான் தந்தானே
  - 7. ஆற்ற அனந்த லுடையா யருங்கலமே
  - 8. தேற்றமாய் வந்து திறவேலோ ரெம்பாவாய்.

<sup>1)</sup> Var. உம்மகள் தான்.

- XI. 1. Quand ils ont trait abondamment les troupeaux de bêtes laitières qui ont des jeunes,
  - 2. Ils partent pour détruire la force des ennemis et combattent
  - 3. Les pasteurs sans défauts, ô toi leur liane d'or,
  - 4. Paonne de la djangle dont le sexe est un serpent de termitière, viens
  - 5. Toutes les amies de l'entourage sont venues, dans ta
  - 6. Cour elles sont entrées et tandis qu'elles chantent les noms de Celui qui est couleur de nuage;
  - 7. Tu ne bouges pas, tu ne parles pas, fille comblée
  - 8. Quel motif as-tu de dormir ? Eh! prends en considération notre vœu
- XII. 1. Meuglant, les bufflesses qui ont des jeunes, de compassion pour leur bufflon
  - 2. Préoccupées, en laissant couler, quand elles sont retenues, le lait de leur pis,
  - 3. Mouillent et rendent boueuse la maison. Ô petite sœur de celui qui possède cette bonne richesse,
  - 4. Tandis que la rosée tombe sur les têtes, on occupe l'entrée de ta porte et,
  - 5. Celui qui par fureur a tué le seigneur de la Lankā du Sud,
  - 6. Lui qui est doux au cœur, quoiqu'on le chante tu n'ouvres pas la bouche!
  - 7. A présent lève-toi. Quel est donc ce grand sommeil
  - 8. Au su de tout le monde ? Eh! prends en considération notre vœu.

- XI 1. கற்றுக் கறவைக் கணங்கள் பலகறந்து
  - 2. செற்ருர் திறலழியச் சென்று செருச்செய்யும்
  - 3. குற்றமொன் றில்லாத கோவலர்தம் பொற்கொடியே
  - 4. புற்றர வல்குல் புனமயிலே போதராய்
  - 5. சுற்றத்துத் தோழிமாரெல்லாரும் வந்துநின்
  - 6. முற்றம் புகுந்து முகில்வண்ணன் பேர்பாடச்
  - 7. சிற்ருதே பேசாதே செல்வப்பெண் டாட்டிநீ
  - 8. எற்றுக் குறங்கும் பொருளேலோ ரெம்பாவாய்.
- XII 1. கீனத்திளங் கற்றெருமை கன்றுக் கிரங்கி
  - 2. நிணத்து முஃவழியே நின்றுபால் சோர
  - 3. நீனத்தில்லம் சேருக்கும் நற்செல்வன் தங்காய்
  - 4. பனித்தமே வீழநின் வாசற் கடைபற்றிச்
  - 5. சினத்திஞல் தென்னிலங்கைக் கோமானேச் செற்ற
  - 6. மனத்துக்கினியானப் பாடவும் நீ வாய்திறவாய்
  - 7. இனித்தா னெமுந்திரா யீதென்ன பேருறக்கம்
  - 8. அனேத்தில்லத் தாரு மறிந்தேலோ ரெம்பாவாய்.

- XIII. 1. De celui qui a déchiré le bec de l'oiseau, qui, en arrachant le méchant rākṣasa,
  - 2. L'a supprimé, elles sont parties chantant la gloire
  - 3. Toutes les jeunes filles, et elles sont entrées dans le lieu du vœu.
  - 4. Vénus est levée, Jupiter dort,
  - 5. Les oiseaux ont chanté. Regarde ô toi dont les yeux l'emportent sur le bouton de fleur,
  - 6. Est-ce que sans aller jouer dans l'eau en un plongeon un peu froid,
  - 7. Tu gis sur ta couche ? Toi poupéc, par ce bon jour,
  - 8. Cessant la comédie et te joignant à nous, eh! prends en considération notre vœu.

## XIV. 1. Dans l'étang du jardin de derrière chez vous

- 2. Les corolles des lotus rouges se sont ouvertes et les corolles des lotus blancs se sont fermées. Regarde.
- 3. Ceux aux vêtements poudre de brique, aux dents blanches, les ascètes,
- Sont partis donner de la conque dans leur temple fortuné.
- 5. Toi qui disait de bouche que tu nous éveillerais la première,
- 6. Û notre sœur, éveille-toi. Tu n'as pas honte? Toi qui [n']as [que] la langue
- 7. Celui aux grands bras qui portent le disque avec la conque,
- 8. Celui qui a des yeux de lotus chante-le. Eh! prends en considération notre vœu.

- XIII 1. புள்ளின்வாய் கீண்டானேப் பொல்லா வரக்கணேக்
  - 2. கிள்ளிக் கணேந்தானேக் கீர்த்திமை பாடிப்போய்ப்
  - 3. பிள்ளேக ளெல்லாரும் பாவைக் களம்புக்கார்
  - 4. வெள்ளி யெழுந்து வியாழ முறங்கிற்றுப்
  - 5. புள்ளுஞ் சிலம்பினகாண் <sup>1</sup>) போதரிக் கண்ணிடும்
  - 6. குள்ளக் குளிரக் குடைந்து நீ ராடாதே
  - 7. பள்ளிக் கிடத்தியோ பாவாய்நீ நன்னைால்
  - 8. கள்ளந் தவிர்ந்து கலந்தேலோ ரெம்பாவாய்.
- XIV 1. உங்கள் புழைக்கடைத் தோட்டத்து வாவியுள்
  - 2. செங்கமுநீர் வாய்நெகிழ்ந் தாம்பல்வாய் கூம்பினகாண்
  - 3. செங்கற் பொடிக்கூறை வெண்பற் <sup>2)</sup> றவத்தவர்
  - தங்கள் திருக்கோயில் சங்கிடுவான் போதந்தார் 3)
  - 5. எங்களே முன்ன மெழுப்புவான் வாய்பேசும்
  - 6. நங்கா யெழுந்திராய் நாணதாய் நாவுடையாய்
  - 7. சங்கொடு சக்கர மேந்துந் தடக்கையன்
  - 8. பங்கயக் கண்ணுனப் பாடேலோ ரெம்பாவாய்.

<sup>1)</sup> Var. சிலும்பினகாண் 2) Var. வம்பற். 3) Var. போகிள்ளுர்,

- XV. 1. Hé là jeune perruche. Est-ce que tu dors encore?
  - 2. N'appelez pas en jacassant, Mesdames, je sors —
  - 3. Fortes sont tes affirmations; c'est de longue date qu'on connaît ta bouche —-
  - 4. C'est vous autres qui êtes fortes : que ce soit moi qui le soit!
  - 5. Sors vite. Qu'as-tu d'autre [à faire]? —
  - 6. Toutes sont-elles sorties? Elles sont sorties. Sors et compte.
  - 7. Lui qui a tué le puissant éléphant, qui de détruire l'hostilité chez les ennemis
  - 8. A la puissance, MāyaN, pour le chanter, eh! prends en considération notre vœu.

## XVI. 1. Du pasteur Nanda qui est le Guide

- 2. Toi qui gardes le palais. Du portique où paraît l'étendard
- 3. Toi qui gardes à l'entrée ouvre le verrou de la porte à pierreries.
- 4. A nous, petites pastourelles, est le tambour sonore.
- 5. C'est hier que MāyaN qui a le teint du saphir a donné sa parole.
- 6. Toutes pures nous sommes venues, pour éveiller et chanter.
- 7. Ne refuse pas d'abord de la bouche, ô Père,
- 8. Écarte le vantail qui reste ajusté. Eh! prends en considération notre vœu.

- XV 1. எல்லே யிளங்கிளியே யின்ன முறங்குதியோ
  - சில்லென் றழையேன்மி னங்கைமீர் போதருகின்றேன் 1)
  - 3. வல்லேயுன் <sup>2)</sup> கட்டுரைகள் பண்டேயுன் வாயறிதும்
  - 4. வல்லீர்க ணீங்களே நானேதா ஞயிடுக
  - 5. ஒல்ஃலநீ போதா யுனக்கென்ன வேறுடைமை
  - 6. எல்லாரும் போந்தாரோ போந்தார்போந் தெண்ணிக்கொள்
  - 7. வல்லானே கொன்றுளே மாற்றுரை மாற்றுழிக்க
  - 8. வல்லானே மாயனேப் பாடேலோ ரெம்பாவாய்.
- XVI 1. நாயக னெய்நின்ற நந்தகோப னுடைய
  - 2. கோயில் காப்பானே கொடிதோன்றுந் தோரண
  - 3. வாயில் <sup>3)</sup> காப்பானே மணிக்கதவந் தாள்திறவாய்
  - 4. ஆயர் சிறுமிய ரோமுக் கறைபறை
  - 5. மாயன் மணிவண்ண னென்னலே வாய்நேர்ந்தான்
  - 6. தூயோமாய் வந்தோந் துயிலெழப் பாடுவான்
  - 7. வாயான் முன்னமுன்ன மாற்ருதே யம்மாநீ
  - 8. நேய <sup>4)</sup> நிலேக்கதவை நீக்கேலோ <sup>5)</sup> ரெம்பாவாய்.

<sup>1)</sup> Var. பேரதர்கின்றேன். 2) Var. வல்லேயுன். 3) Var. வாசல்.

<sup>4)</sup> Var. நேச. 5) Var. நீங்கேல்.

- XVII. 1. Il y a vêtement, eau, riz : c'est le Bon Ordre que tu fais,
  - 2. Notre Seigneur, pasteur Nanda, lève-toi!
  - 3. Ô jeune pousse d'entre toutes celles qui sont des rameaux ô lumière de la famille,
  - 4. Notre maîtresse Yaśodā, prends conscience!
  - 5. Coupant à travers le ciel, t'agrandissant, toi qui as arpenté le monde,
  - 6. Roi de ceux d'en haut, sans plus dormir lève-toi!
  - Ô Fortuné dont les pieds ont des anneaux d'or rouge, Baladeva,
  - 8. Ton frère et toi cessez de dormir! Prends en considération notre vœu.
- XVIII. 1. De celui dont la force du bras ne le cède pas à l'éléphant dont coule la liqueur de furie,
  - Du pasteur Nanda toi qui est la belle-fille, ô NappiNNai,
  - 3. Toi dont la chevelure embaume de parfum, ouvre la porte!
  - 4-5. Venant partout les coqs ont appelé. Sur la véranda à mādhavī, maintes fois des assemblées de coucous ont chanté.
    - 6. O toi dont une balle remplit les doigts, pour chanter les noms de ton époux,
    - 7. De ta main, lotus rouge, faisant tinter les bracelets d'une beauté accomplie,
    - 8. Viens et ouvre, toute heureuse. Eh! prends en considération notre vœu.

- XVII 1. அம்பரமே தண்ணீரே சோறே யறஞ்செய்யும்
  - 2. எம்பெருமா னந்தகோ பாலா வெழுந்திராய்
  - 3. கொம்பனர்க் கெல்லாங் கொழுந்தே குலவிளக்கே
  - 4. எம்பெரு மாட்டி யசோதா யறிவுருய்
  - 5. அம்பர மூடறுத் தோங்கி யுலகளந்த
  - 6. உம்பர் கோமானே யுறங்கா தெழுந்திராய்
  - 7. செம்பொற் கழலடிச் செல்வா பலதேவா
  - 8. உம்பியு நீயு முறங்கேலோ ரெம்பாவாய்.
- XVIII 1. உந்து மதகளிற்ற னேடாத தோள்வலியன்
  - 2. நந்த கோபாலன் மருமகளே நப்பின்னுப்
  - 3. கந்தங் கமழுங் குழலீ கடைதிறவாய்
  - 4. வந்தெங்குங் கோழி யழைத்தனகாண் மாதவிப்
  - 5. பந்தன்மேற் பல்காற் குயிலினங்கள் கூவினகாண்
  - 6. பந்தார் விரலியுன் மைத்துனன் பேர்பாடச்
  - 7. செந்தாமரைக் கையாற் சீரார் வீளயொலிப்ப
  - 8. வந்து திறவாய் மகிழ்ந்தேலோ ரெம்பாவாய்.

- XIX. 1. Tandis que brûle le lampadaire, sur le lit aux pieds d'ivoire,
  - 2. Reposant sur une douce couche aux cinq [qualités],
  - 3. Le sein de NappiNNai à la chevelure aux fleurs épanouies en bouquets
  - 4. Posé sur ta poitrine largement étendue, ô toi, ouvre la bouche!
  - 5. Toi aux yeux élargis de fard, à ton époux
  - 6. Tu ne permets jamais de sortir du sommeil,
  - 7. A aucun moment tu ne souffres la séparation,
  - 8. Vrai! ce n'est pas la convenance. Eh! prends en considération notre vœu.
  - XX. 1. T'étant mis à la tête des trente-trois dieux,
    - 2. Toi qui as eu la force de faire cesser leur tremblement, sors du sommeil.
    - 3. Toi qui possèdes la droiture, toi qui possèdes l'énergie, toi qui aux ennemis
    - 4. Donnes la fièvre, Immaculé, sors du sommeil!
    - 5. Toi aux tendres seins pareils à des coupes, à la bouche rouge, à la taille fine,
    - 6. Dame NappiNNai, ô Fortune, sors du sommeil
    - 7. Donne l'éventail et le miroir, et, ton époux
    - 8. Tout de suite et nous-mêmes nous faisant jouer dans l'eau. Eh! prends en considération notre vœu.

- XIX 1. குத்து விளக்கெரியக் கோட்டுக்காற் கட்டின்மேல்
  - 2. மெத்தென்ற பஞ்ச சயனத்தின் மேலேறிக்
  - 3. கொத்தலர் பூங்குழ னப்பின்ணே கொங்கைமேல்
  - 4. வைத்துக் கிடந்த மலர்மார்பா வாய்திறவாய்
  - 5. மைத்தடங் கண்ணினுப் நீயுன் மணுளனே
  - 6. எத்தீன போதுந் துயிலெழ வொட்டாய்காண்
  - 7. எத்தனே யேலும் பிரிவாற்ற கில்லாயால்
  - 8. தத்துவ மன்று தகவேலோ ரெம்பாவாய்.
- XX 1. முப்பத்து மூவ ரமரர்க்கு முன்சென்று
  - 2. கப்பந் தவிர்க்குங் கலியே துயிலெழாய்
  - 3. செப்ப முடையாய் திறலுடையாய் செற்ருர்க்கு
  - 4. வெப்பங் கொடுக்கும் விமலா துயிலெழாய்
  - 5. செப்பன்ன மென்மு‰ச் செவ்வாய்ச் சிறுமருங்கு**ல்**
  - 6. நப்பின்ணே நங்காய் திருவே துயிலெழாய்
  - 7. உக்கமுந் தட்டொளியுந் தந்துன் மணுளனே
  - 8. இப்போதே யெம்மைநீ ராட்டேலோ ரெம்பாவாய்.

- XXI. 1. Livrant à déborder en bouillonnant hors des vases présentés
  - 2. Leur lait, les grandes vaches invariablement généreuses à le répandre.
  - 3. Ô fils de celui qui les possède en abondance, prends conscience!
  - 4. Toi qui possèdes la fermeté, ô grand dans le monde
  - 5. Lumière permanente en tant qu'apparition éveille-toi!
  - 6. Les ennemis ayant perdu leur force à ton égard, à ta porte,
  - 7. N'en pouvant plus, sont venus saluant tes pieds, de même
  - 8. En vénérant nous sommes venues, en chantant des louanges. Eh! prends en considération notre vœu.
- XXII. 1. Les rois de la grande Terre belle à voir, leur orgueil
  - 2. Brisé, viennent et, au bas de ton lit,
  - 3. Sont une foule. De même, nous sommes venues et rassemblées.
  - 4. Lui qui est comme la fleur du lotus rouge qui forme sa bouche en anneau de pendeloques,
  - 5. L'œil rouge ne s'entrouvrira-t-il pas sur nous?
  - 6. Comme si se levaient la Lune et le Soleil,
  - 7. Tes deux beaux yeux, sur nous
  - 8. Puisses-tu les porter, faisant cesser la malédiction sur nous, ch! prends en considération notre vœu.

- XXI 1. ஏற்ற கலங்க ளெதிர்பொங்கி மீதளிப்ப
  - 2. மாற்ருதே பால்சொரியும் வள்ளற் பெரும்பசுக்கள்
  - 3. ஆற்றப் படைத்தான் மகனே யறிவுருய்
  - 4. ஊற்ற முடையாய் பெரியா யுலகினில்
  - 5. தோற்றமாய் நின்ற சுடரே துயிலெழாய்
  - 6. மாற்ரு ருனக்கு வலிதொலேந்துன் வாசற்கண்
  - 7. ஆற்ருது வந்துன் னடிபணியு மாப்போலே
  - 8. போற்றியாம் வந்தோம் புகழ்ந்தேலோ ரெம்பாவாய்.
- XXII 1. அங்கண்மா ஞாலத் தரச ரபிமான
  - 2. பங்கமாய் வந்துநின் பள்ளிக் கட்டிற்கீழே
  - 3. சங்க மிருப்பார்போல் வந்து தஃப்பெய்தோம்
  - 4. கிங்கிணி வாய்ச்செய்த தாமரைப்பூப் போலே
  - 5. செங்கண் சிறிச்சிறிதே யெம்மேல் விழியாவோ
  - 6. திங்களுமாதித் தியனு மெழுந்தாற் போல் 1)
  - 7. அங்க ணிரண்டுங்கொண் டெங்கண்மே @ேக்குதியேல்
  - 8. எங்கண்மேற் சாப மிழிந்தேலோ ரெம்பாவாய்.

<sup>1)</sup> Var. எழுந்தாப்போல் (SR)

- XXIII. 1. Dormant couché immobile dans une grotte de montagne au temps des pluies,
  - 2. Le noble lion ayant repris conscience et ouvert des yeux de feu,
  - 3. Ayant secoué, en l'agitant de tous côtés pour la faire bouffer, sa crinière odorante,
  - 4. S'étire, se dresse, rugit et au-dehors
  - 5. S'en va, Toi qui as le teint de la fleur de pūvai, pareillement
  - 6. Sorti de la demeure, ayant consenti à venir ici, sur le gracieux
  - 7. Noble trône assis, de notre venue
  - 8. Aie la compassion de bien regarder l'action. Eh! prends en considération notre vœu.
  - XXIV. 1. Toi qui, dans le temps là-bas, as arpenté ce monde-ci, hommage à tes pieds!
    - 2. Toi qui, allé là-bas, as détruit la Lankā du Sud, hommage à ta force!
    - 3. Toi qui, pour le démolir, as frappé du pied le chariot, hommage à ta renommée!
    - 4. Toi qui as lancé le veau comme bâton de jet, hommage à tes pieds!
    - 5. Toi qui as soulevé en parapluie la montagne, hommage à La qualité!
    - 6. A la lance en ta main qui, en vainquant, lue l'inimitié, hommage!
    - 7. Ainsi célébrant ta prouesse, pour recevoir le tambour
    - 8. Aujourd'hui nous sommes venues. Aie pitié. Eh! prends en considération notre vœu.

- XXIII 1. மாரி மஃமமுழஞ்சின் 1) மன்னிக் கிடந்துறங்கும்
  - 2. சீரிய சிங்க மறிவுற்றுத்<sup>2)</sup> தீவிழித்து
  - 3. வேரி மயிர்பொங்க வெப்பாடும் பேர்ந்து தறி
  - 4. மூரி நிமிர்ந்து முழங்கிப் புறப்பட்டுப்
  - 5. போதருமாப் போலேநீ பூவைப்பூ வண்ணுவுன்
  - 6. கோயினின் றிங்ஙனே போந்தருளிக் கோப்புடைய
  - 7. சீரிய சிங்கா சனத்திருந்து யாம்வந்த
  - 8. காரிய மாராய்ந் தருளேலோ ரெம்பாவாய்.
- XXIV 1. அன்றிவ் வுலக மளந்தா யடிபோற்றி
  - 2. சென்றங்குத் தென்னிலங்கை செற்றுய் திறல்போற்றி
  - 3. பொன்றச் சகட முதைத்தாய் புகழ்போற்றி
  - 4. கன்று குணிலா வெறிந்தாய் கழல்போற்றி
  - 5. குன்று குடையா வெடுத்தாய் குணம்போற்றி
  - 6. வென்று பகைகெடுக்கும் நின்கையில் வேல்போற்றி
  - 7. என்றென்றுன் சேவகமே யேத்திப் பறைகொள்வான்
  - 8, இன்றியாம் வந்தோ மிரங்கேலோ ரெம்பாவாய்.

<sup>1)</sup> Var. முழைஞ்சின் (Pi-S'ri). 2) Var. உற்றந் ('Pi-S'ri)

- XXV. 1. Toi en une seule nuit, né fils de l'une
  - 2. Et caché comme fils d'une [autre], que tu grandisses
  - 3. Ne le supportant pas, à ressasser sa méchanceté
  - 4. Torturant son esprit, Kamsa en son ventre
  - 5. T'avait comme un feu, ô Nețumāl. Vers toi
  - 6. Nous sommes venues en suppliant. Si tu donnais le tambour,
  - 7. Quand nous aurions chanté le bonheur digne de la Fortune et la prouesse,
  - 8. Ayant rempli notre vœu, nous nous réjouirions : prends en considération notre vœu.

- XXVI. 1. Ô Māl, au teint de saphir, pour le jeu de l'eau en MārkaLi,
  - 2. Si tu demandes les choses nécessaires aux actes des personnes éminentes :
  - 3. Des choses résonnant à faire trembler toute la Terre,
  - 4. A ton Pāncajanya couleur de lait
  - 5. Semblables, des conques, des choses larges,
  - 6. Un très grand tambour, des chanteurs de vivats,
  - 7. Une belle lampe, un étendard, un dais,
  - 8. Ô toi qui es sur la feuille de banian, puisses-tu les accorder : prends en considération notre vœu.

- XXV 1. ஒருத்தி மகனுப்ப் பிறந்தோ ரிரவில்
  - 2. ஒருத்தி மகனு யொளித்து வளர
  - 3. தரிக்கிலா ஞகித் தான்றீங்கு நிணந்த
  - 4. கருத்தைப் பிழைப்பித்துக் கஞ்சன் வயிற்றில்
  - 5. நெருப்பென்ன நின்ற நெடுமாலே யுன்னே
  - 6. அருத்தித்து வந்தோம் பறைதருதி யாகில்
  - 7. திருத்தக்க செல்வமுஞ் சேவகமு மியாம்பாடி
  - 8. வருத்தமுந் தீர்ந்து மகிழ்ந்தேலோ ரெம்பாவாய்.

## XXVI 1. மாலே மணிவண்ண மார்கழிநீ ராடுவான்

- 2. மேலேயார் செய்வனகள் வேண்டுவன கேட்டியேல்
- 3. ஞாலத்தை யெல்லா நடுங்க முரல்வன
- 4. பாலன்ன வண்ணத்துன் பாஞ்ச சன்னியமே
- 5. போல்வன சங்கங்கள் போய்ப்பா டுடையனவே
- 6. சாலப் பெரும்பறையே பல்லாண் டிசைப்பாரே
- 7. கோல விளக்கே கொடியே விதானமே
- 8. ஆலி னிஃயா யருளேலோ ரெம்பாவாய்.

- XXVII. 1. Toi qui as la faculté de vaincre ceux qui ne se réunissent pas à toi, ô Govinda, quand, toi-même
  - 2. Nous l'aurons chanté en prenant le tambour, nous aurons un hommage à recevoir :
  - 3. Appropriés à la mode qu'estime le pays [ce seront :]
  - 4. Bracelet, anneau de bras, pendant d'oreille, fleur d'oreille,
  - 5. Anneau de pied. Nous nous parerons de toutes sortes de tels bijoux.
  - 6. Nous revêtirons l'écharpe. Après cela : riz au lait,
  - 7. Et le beurre liquide le couvrant en pluie, de couler vers l'avant-bras,
  - 8. Nous étant réunies, installées, rafraîchies. Eh! prends en considération notre vœu.
- XXVIII. 1. Quand, suivant les vaches, nous aurons atteint la forêt, nous mangerons.
  - 2. Dans la famille des pasteurs dépourvue de la moindre connaissance, toi-même
  - 3. Tu es né : nous avons eu le bonheur de l'obtenir.
  - 1. Ô Govinda, dépourvu de tout défaut, avec toi-même
  - 5. Notre alliance, si elle cesse ici-bas, ne cessera pas.
  - 6. Nous sommes des enfants ignorantes, par affection, toi-même
  - Nous l'avons appelé d'humbles noms, ne veuille pas t'en fâcher
  - 8. Seigneur donne le tambour. Eh! prends en considération notre vœu.

- XXVII 1. கூடாரை வெல்லுஞ்சீர்க் கோவிந்தா வுன்றன்டீனப்
  - 2. பாடிப் பறைகொண்டு யாம்பெறு 1) சந்மானம்
  - 3. நாடு புகமும் பரிசின னன்ருகச்
  - 4. தடகமே தோள்வீளயே தோடே செவிப்பூவே
  - 5. பாடகமே யென்றனேய பல்கலனு மியாமணிவோம்
  - 6. ஆடை யுடுப்போ மதன்பின்னே பாற்சோறு
  - 7. மூட நெய்பெய்து முழங்கை வழிவாரக்
  - 8. கூடி யிருந்து குளிர்ந்தேலோ ரெம்பாவாய்.
- XXVIII 1. கறவைகள் பின்சென்று கானஞ்சேர்ந் துண்போம்
  - 2. அறிவொன்று மில்லாத வாய்க்குலத்துன் றன்ணப்
  - 3. பிறவி பெறுந்தணே <sup>2)</sup> புண்ணிய நாமுடையோம்
  - 4. குறைவொன்று மில்லாத கோவிந்தா வுன்றன்டு
  - 5. டுறவே னமக்கிங் கொழிக்க வொழியா
  - 6. தறியாத பிள்ளகளோ மன்பின லுன்றன்னேச்
  - 7. சிறுபே ரழைத்தனவுஞ் சீறி யருளாதே
  - 8. இறைவா நீதாராய் பறையேலோ ரெம்பாவாய்.

<sup>1)</sup> Var. யான்பெறு. 2)

<sup>2)</sup> Var. பிறந்தனேய.

- XXIX. 1. Arrivées à la pointe de l'aurore, nous t'avons servi,
  - 2. Écoute le profit qu'il y a à adorer tes pieds de lotus d'or.
  - 3. Tu es né dans la famille qui nourrit les vaches en les faisant paître.
  - 4. Ne t'en vas pas sans nous accepter à ton humble service
  - 5. Aujourd'hui ce n'est pas pour obtenir le tambour, Govinda,
  - 6. Pour toujours, même dans sept fois sept naissances, avec toi-même
  - 7. Nous serons alliées. C'est pour toi que nous nous ferons esclaves.
  - 8. Change nos autres désirs. Eh! prends en considération notre vœu.
  - XXX. 1. Vers Mādhava qui a baratté l'océan aux vaisseaux, vers Keśava
    - 2. Elles sont allées, elles ont prié, celles aux heureux visages de Lune, aux parures rutilantes.
    - 3. Leur manière d'obtenir ce tambour, là, [celle] de la belle Nouvelle ville,
    - 4. La Godā de PaṭṭarpiRāN à la fraîche guirlande de lotus verts l'a dite
    - 5. En trente guirlandes de tamoul académique. Ceux qui, sans lacune,
    - 6. Ici-bas ainsi les récitent, de Celui aux quatre bras qui sont des chaînes de montagnes,
    - 7. De Tirumāl, riche d'un heureux visage aux yeux rutilants,
    - 8. Partout, ils obtiendront l'heureuse compassion, ils atteindront le bonheur : notre vœu.

- XXIX 1. சிற்றஞ் சிறுகாலே 1) வந்துன்னேச் சேவித்துன்
  - 2. பொற்குமரை யடியே போற்றும் பொருள்கேளாய்
  - 3. பெற்றமேய்த் துண்ணுங் குலத்திற் பிறந்து2)நீ
  - 4. குற்றேவ லெங்களேக் கொள்ளாமற் போகா
  - 5. திற்றைப் பறைகொள்வா னன்றுகாண் கோவிந்தா
  - 6. எற்றைக்கு மேழேழ் 3) பிறவிக்கு முன்றன்னே
  - 7. டுற்ளேமே யாவோ முனக்கேநா மாட்செய்வோம்
  - 8. மற்றநங் 4) காமங்கள் மாற்றேலோ ரெம்பாவாய்.
- XXX 1. வங்கக் கடல்கடைந்த மாதவணேக் கேசவணேத்
  - 2. திங்கட் டிருமுகத்துச் சேயிழையார் சென்றிறைஞ்சி
  - 3. அங்கப் பறைகொண்ட வாற்றை யணிபுதுவைப்
  - 4. பைங்கமலத் தண்டெரியற் பட்டர்பிரான் கோதைசொன்ன
  - 5. சங்கத் தமிழ்மாலே முப்பதும் தப்பாமல் <sup>5)</sup>
  - இங்கிப் <sup>6)</sup> பரிசுரைப்பா ரீரிரண்டு மால்வரைத்தோள்
  - 7. செங்கட் டிருமுகத்துச் செல்வத் திருமாலால்
  - 8. எங்குந் திருவருள்பெற் றின்புறுவ ரெம்பாவாய்.

<sup>1)</sup> Var. காலே. 2) Var. பிறந்த. 3) Var. ஏழேழு.

<sup>4)</sup> Var மற்றைநங். 5) Var. தப்பாமே. 6) Var. இங்குப்.



## NOTES

- I. 1. MārkaLi, mi-décembre à mi-janvier. Correspond pour le nom mais non pour l'époque à skr. mārgašīrsa. Ce mois sanskrit est novembre-décembre et se définit comme étant le mois où la Pleine Lune a lieu dans le naksatra mrgasiras (λ d'Orion). MārkaLi correspond au mois zodiacal du Sagittaire. D'après le Bhāgavalapurāna X, 22, 1, « au premier mois de la saison froide (novembre-décembre) les jeunes filles du parc de Nanda (les gopī du Braj) se nourissant d'oblation allèrent accomplir un vœu de culte à Kātyāyanī » (hemante prathame māsi nandayrajakumārikāh/ cerur havisyam bhunjānāh kātyāyanyarcanavratam //). Ce rituel, dont la préparation est décrite à la strophe II et auquel il est encore fait allusion aux strophes XX et XXVI, a été rapproché malgré la différence des dates, des « bains » du mois de lai, mi-janvier à mi-février, dont il est question dans la littérature du Sangam, mais Āntāl les distinguait car, dans le Nāycciyār TirumoLi, elle célèbre les bains du mois de lai. Voir sur la guestion F. Gros, Paripālal, p. xxxvi et suivantes. Cf. aussi ci-dessous notes II.4, XX.8.
- I. 1. āl. Tous les commentaires en font une particule explétive ou d'admiration.
- I. 2. nēriLaiyīr, « vous qui avez la parure correcte », c'est-à-dire de règle pour cette cérémonie telle que les conditions en sont indiquées à la stance II. iLai veut dire ordinairement « bijou », « parure », mais précisément ici les jeunes filles ne doivent pas même porter de fleurs dans les cheveux, ni se farder. Peut-être peuvent-elles garder leurs bijoux ordinaires.
- I. 4.  $v\bar{e}l$ , «lance », cf. XXIV.6. La lance n'est pas normalement arme de Viṣṇu. Cf. F. Gros,  $Parip\bar{a}lal$ , p. L.
- I. 6. cenkan. Selon les commentaires tamouls généralement : «beaux comme le lotus rouge», mais Anonyme I glose : puṇḷarī-kākṣaN, «aux yeux de lotus». Puṇḍarīkākṣa est un nom de Viṣṇu dans son essence suprême. L'Ahirbudhnyasaṃhilā désigne couramment Viṣṇu comme le Puṇḍarīkākṣapuruṣa. Le puṇḍarīka est ordinairement le lotus blanc, mais il est traditionnel chez les Vaiṣṇava de considérer le puṇḍarīka comme rouge quand lui sont

comparés les yeux de Vişan. On doit donc s'en tenir à l'interprétation sanskrite littérale par « rouge ». Rouge est d'ailleurs une épithète courante pour les yeux et les pieds des divinités. Dans le kathakali moderne, les acteurs emploient un collyre qui leur donne effectivement les yeux rouges.

- 1. 6. kalir, « rayon de lumière, soleil », aussi « lune », est ici interprété unanimement par « Soleil », mais, la comparaison classique du visage avec la Lune plutôt qu'avec à la fois le Soleil et la Lune permet d'entendre kalir comme qualifiant de la Lune.
- I. 7. nārāyaņaNē. P.L. glose : sarvaraţcakaNē, «Protecteur de tout».
- I. 7. paRai, «tambour». Cf. XVI.4 et XXIV.7, note. La plupart des commentateurs voient là une sorte d'instrument de musique servant à l'accomplissement du vœu des gopī, mais voient aussi dans cet instrument de culte le symbole de l'entrée au service de Nārāyaṇa, de la servitude (alimai, kainkarya) auprès de lui. Ainsi Parakālasvāmi (Para) dit, en maṇipravālam: «ittāl yāvadātmabhāviyāNa v aṭimaiyai niNaikkiRatu», «on entend par là la servitude aussi longtemps qu'on existe soi-même». Raṅganātasvāmi (RN) développe:

« paRai laruvāN : abhimatadāsyattai prasādittaruļum. vēRē y oru anyapararāNa pratikūlarukku kiņicittum prasāditlaruļāN, ananyagatikarāy anukūlarāNa namakkē prasādittaruļuvaN. āśritavatsalaNāna avaNē ippați abhimatam prasādittaruļum. vēRoru devatāntarankaļ ippaţi abhīṣṭattai koţukka śaktankaļ alla v eNRum avadhāraṇaṅkaļālē vyañjitam ākiRatu, ākaiyāl paRai taruvāN nammutaiya v apeksitasamvidhānam paņņi nammutaiya ātmātmīyankalaivum raksvatvena svīkarittu nammutaiva rakpradhānaphaliyāya şanabharankalaiyum svīkarittu tāNē t svašesataikarasatvocitaprītikāritānamdānubhavaparīvāharūpānkalāNa sarvavidhakainkaryankalaiyum tadupakaranankalaiyum änusaugikamāka svābhimatasarvavidhapurusārthankalaiyum prasādittaruļum, itil oru samšayam illai.»

« Il donnera le paRai: la grâce même d'octroyer l'esclavage désiré. Il ne daigne pas faire la grâce de quoi que ce soit aux opposants qui sont à l'écart, voués à un autre. C'est à nous, fidèles n'ayant pas de propension vers un autre, qu'il daigne faire la grâce. Il aime ceux qui se réfugient vers lui; ce qui ainsi est désiré c'est l'octroi de la grâce même. Les autres divinités sont incapables de donner ainsi ce qui est souhaité; c'est par les assertions telles que celle-là que c'est manifeste. Cela étant, il donnera le paRai: en réalisant la disposition que nous avons en vue, en faisant siennes, par le fait de les prendre à protéger, toutes les choses qui sont

propres à nous-mêmes, en faisant siennes toutes les charges de notre protection, Lui-même est la grâce même d'octroyer [1º] les servitudes de toutes sortes, qui sont les formes véhiculant le sentiment de béatitude produit par la joie qui est en rapport avec l'unicité de saveur de l'état du soi qui est d'être le Reste possesseur du fruit de la Nature, [2º] les moyens pour cela et conjointement, [3º] les fins de l'homme de toutes sortes. Il n'y a aucun doute là-dessus.»

L'enrôlement parmi les esclaves serviteurs de Dieu est bien la grâce que demandent les dévots. Il se marque ici par l'octroi de l'instrument de musique destiné à l'accompagnement des chants. On peut remarquer que le tambour appelé paRai est traditionnellement celui des humbles servants que par dérivation de son nom on appelle « parias ». Si l'emploi du mot dans le Tiruppāvai est intentionnel, il s'accorde avec le sentiment d'humilité et l'esprit de servitude à l'égard de Dieu qui caractérisent les dévots, G traduit paRai par parikara qui entre autres sens a celui de « ceinture ». Il paraît s'agir de l'attache qui englobe dans l'esclavage. Cf. X.4. T glose paRai par vēṇṭiyapalaNai « le fruit qui convient ».

- I. 7. laruvāN, «il donnera». Le palavurai ajouté à PV par T. C. Pārttacārati Ayyaṅkār donne : paRai taruvāN nammuṭaiya kōrikkaiyai k koṭukkum avaNāy irāniNRāN, «paRai taruvāN: il a été celui qui exaucera notre prière». De même la plupart des commentateurs. PV: laruvāN: prāptiyunṭāNālum avaN tarakoļļa vēņum eNNum iṭan tōRRukiRatu. «Le passage paraît dire: «Il faut qu'il accepte de donner même si l'obtention est réalisée», c'est-à-dire qu'il ne suffit pas que le dévot s'offre, le don de soi n'est valable qu'agréé, comme tout don dans l'usage indien.
- I. 8. ēl ōr em pāvāy. L'interprétation de ce refrain est diverse, hésitante ou abandonnée chez presque tous les commentateurs connus de nous. Le padavurai de T. C. Pārttacārati Ayyaṅkār considère ēl et ōr comme des explétifs (acaikaļ) mais coupe empāvāy en empā āy ajoutant aussitôt : namnōNpai p piNceNRu paRai taruvāN « quand nous aurons supplié pour notre vœu, il donnera le tambour ».

PV lui-même donne : empāvāy eṅkaļ nōNpeNNutal, eṅkaļ chandasseNNutal, «c'est-à-dire «notre vœu», c'est-à-dire «notre hymne» et considère ēlōr comme destiné à compléter le vers sans donner de signification.

Au contraire Para. (introduction au commentaire de I) écrit : ēlōrempāvāy eNRum atu pāṭṭukkaļuṭaiya v aLakukkuRuppāNa t talaikkattākilum ēl ōr empāvāy eNRu tredhā vibhajikka p paṭṭu etat prabandhatṭiNuṭaiya v arthāvabodhaparyavasitādhyayana-

vidhiyāy irukkum, aRiya k kaRRuvallār vaiļņavar eNRumāppōlē durviṣayavāsanākṛtārthāvabodhārthapravṛttir āka prāptam ākilum prāptaviṣayavāsanājanakārthāvabodhārthapravṛttiprayojakam inku vēRoNRillai y ākaiyāl itinku vidhiprayuktamē y āka k kaṭavatu. ēl namakkē y eNRu coNNa v atišayattai y ācaippaṭṭāy ākil, em asmadīyamāNa, pā chandassai, vāy vāgvidheyamāka v uļļavaNāy, ōr atiNuṭaya tātparyankaļai y aRi.

«Quoique ce qui s'énonce ēlōrempāvāy soit un groupement primitif qui est un élément pour la beauté des chants, quand on le divise en trois : ēl ōr empāvāy », on a une manière de lire qui aboutit à la compréhension d'un sens de cette composition. Comme on dirait que les Vaiṣṇava sont peu capables de comprendre, quoique [ce sens] soit réalisé comme étant un mouvement en vue de la compréhension d'un sens en fonction d'impressions résiduelles d'un domaine objectif obscur, puisqu'il n'y a pas ici d'autre déterminant de mouvement en vue de la compréhension d'un sens générateur d'impressions résiduelles d'un domaine objectif réalisé, [ce sens] doit ici être déterminé de cette manière : - ēl: si on désire l'excellence en disant « c'est pour nous ». [« si » est un des sens de ēl, équivalent de eNil, eNNil, «si on dit»] - em: notre - pā: hymne - vāy: étant doué en maîtrise de la parole - ōr: connais les intentions de cela. »

Para. dit encore (dans le vyākhyāna de I) :  $\bar{e}l$  namakkē y eNkiRa v aticayattai p peRa vēņţiNār uņţākil. em asmadīyamāNa.  $p\bar{a}$  icchandassai.  $v\bar{a}y$  vāgvidheyamāy uļļavaNāy, atiNuṭaiya tātparyārthaṅkaļai,  $\bar{o}r$  aRi.

«  $\bar{e}l$ : s'il y a des gens qui veulent obtenir l'excellence, en disant « e' est pour nous » - em: notre -  $p\bar{a}$ : e chant-ei -  $v\bar{a}y$ : étant doué en maîtrise de la parole,  $\bar{o}r$ : comprends-en l'intention et le sens ».

Mais RN ne cherelie pas à interpréter ēl et ōr: ēl ōr eNpaNa tāvat tāvat eNRum āppōlē padapūraņārtham, bho bho eNRum āppōlē saṃbodhanam eNruñ colluvārkaļ, iṅku vastutaḥ ēl eNRātal ēlōr eNRātal sakhisaṃbodhanam eNRuñ colluvārkaļ, empāvāŋ eṅkaļ nōNpile. — «Les expressions ēl ōr sont comme on dirait «tāvat apour compléter le vers. On dit «attention», comme on dirait «bho bho!». Ici, en fait, dire ēl, dire ēlōr, e'est dire «compagnes attention!» -empāvāŋ: touchant notre vœu.»

Anon. I:  $\bar{c}l$   $\bar{o}r$  takunta oppaRRa,  $emp\bar{a}v\bar{a}y$  ematu noNpu muțikiRatu, « $\bar{c}l$   $\bar{o}r$ : sans comparaison appropriée [= unique],  $emp\bar{a}v\bar{a}y$ : notre vœu se parfait ».

Ir.:  $\bar{e}l\bar{o}remb\bar{a}v\bar{a}y$  itu pādapūraņārthamāna avyayam.  $\bar{e}l$  kēļ.  $\bar{o}r$  ittai y aRuti y iļṭukōļ.  $emb\bar{a}v\bar{a}y$  embiļļāy! nōnbukku chandassennum ām: « $\bar{e}l\bar{o}remb\bar{a}v\bar{a}y$ : ceci est un invariant pour remplir le vers -  $\bar{e}l$ : écoute -  $\bar{o}r$ : accorde définitivement ceci -  $emb\bar{a}v\bar{a}y$ : notre enfant! C'est ce qu'on appelle hymne pour le vœu».

Nāl.: ēlōr ippaḍi arthasthiti. ittai ōrumgōļ. embāvāy mēl kāmanai nōRkaiyālē avanakamuḍaiyāļāna ratiyaic colliRRākavum ām; chandassai enRum nōnbenRum aruļi c ceytu poruvatu. ēlōrembāvāy enRu iraṇḍavyayamum pādapūraṇārtham enRumum. — «ēlōr: fixation du but ainsi: «Considère ceci.» — embāvāy: ce qui, par l'ascèse, convient, quand on a fait ce qui s'appelle «hymne» et ce qui s'appelle «vœu», à celui qui auparavant était en proie au désir, c'est-à-dire à la volupté des choses qui dominent en son cœur. — «ēlōrembāvāy» est un invariant de deux [éléments] et dit en vue de compléter le vers.»

An. (p. 9) dit qu'il ne faut pas rechercher de sens particulier à ces mots enchaînés. De même D (p. 3). Les *Tiruppāvaicclokankal* ne les traduisent pas. Cependant les deux versions sanskrites (voir ci-après) les interprètent en suivant l'une ou l'autre des explications données par les commentaires ci-dessus.

Le même refrain se retrouve dans le *Tiruvempāvai* et y provoque les mêmes incertitudes.

Pāvāy se retrouve ici même (XIII.7) avec le sens de « poupée » et s'adresse à la même jeune fille que tout le poème et ce sens pourrait aussi convenir dans le refrain, comme celui d'une interpellation familière. « Regarde! ô notre poupée! »

II. 1. nampāvaikku. Les commentateurs interprètent tous pāvai comme désignant le vœu. Mais Para. donne une explication intéressante :

nāmum avaļ nammil ceyyum naNmaikaļ kēţkavuñ collavum muţiyātiRē. attā v eNRum iţattil āyē nī ceytaNa v eNRu avaļāl avaNaip peRa v irukka nāmum. nāmpāvaikku ivvaļavāNa svasāmyattai y iṅkē tāNē tantē nammai y āṇţukoļļum aLakaiyum vaţivaLakaiyum uļļa periya pirāttikku taN kiricaikaļāl tāN taN śeṣitvasvarūpam peRavaļukku nāmum śeṣavṛttikaļāl namsvarūpam peRavēṇţāvō. ākil ceyyum aţimaikaļ eNNa vēṇṭiyirukka ceyyun kiricaikaļ eNpāN ēNeNNil svarūpayāthātmyam terintavarkaļukkaṭimaiyē y ākilum teriyātavarkaļukku svārthamāy tōRRum avaikaļ ākaiyālē maRaipporuļālattai p piRar aRiyātapaţi maRaikkiRārkaļ kiricaikaļ eNRu bhagavanmarmam pōl aNRiRē pirāţṭimarmam.

« nāmum: On ne sinirait pas d'entendre et de dire les bienfaits qu'Elle (la Bhakti) a accomplis en nous. Nous aussi, qui L'atteignons (le Soi) par Elle lorsque nous disons « Mère, ah! les choses que tu as faites! »

nampāvaikku: après qu'on s'est donné soi-même ici à l'identité avec le Soi dans une pareille mesure, ne pouvons-nous pas, par nos actions pour la Grande Dame possédant la beauté qui nous domine et la beauté de la forme, pour Celle qui a engendré ellemême la forme propre de la nature qu'a le Soi d'être possesseur

du Reste¹, atteindre nous aussi notre forme propre par des activités [dans le domaine] du Reste? — Mais on demandera peut-être pourquoi on dira actions à accomplir, qui sont obligatoires, quand elles s'appellent « servitudes à accomplir »². — Quoiqu'elles soient servitude pour ceux qui savent la nature réelle de la forme propre, ces choses apparaîtront aux ignorants comme étant leur fin propre. C'est pourquoi, en disant « les actions », on dissimule l'océan du sens de l'Arcane³ pour que les autres ne comprennent pas. Il est clair que l'essence profonde de la Dame n'est pas comme l'essence du Bienheureux⁴.

- II. 4. Il ne s'agit pas de bains quelconques mais du nīrāḷḷu du «jeu dans l'eau », cf. I.1, XX.8, XXVI.1.
- II. 7. aiyamum piccaiyum. Para. : ārtarai p pārttiţum mutalā-Navai aiyam, yogyarai p pārttitum atu niveditānnādikaļ piccai, ittāl oruvarai v oruvar cLuppi k kontupokai aiyamāy krsnānubhavam pannuvikkai piccaiyāy dhvanippikkiRārkaļ. -- « aiyam ce sont les choses qu'on donne aux malheureux (charités), etc..., piccai est ce qu'on donne aux ayant-droits, nourriture assignée, etc. - Par ceci il y a transfert de quelqu'un à quelqu'un d'autre. Provoquer le sentiment de Kṛṣṇa c'est aiyam « charité », on provoque sa résonance et c'est piccai, l'aumône ». — aiyam est donc la charité spontanée envers les malheureux, le premier des dharma (d'où la traduction par ce mot dans G.), piccai est l'offrande de rigueur aux brâhmanes, maîtres, sādhu, etc. — An. donne l'interprétation inverse -- dhvanippikkiRārkaļ est un exemple typique de formation de mots en manipravāļam : le substantif sanskrit dhvani est traité comme une racine tamoule pour la formation d'un causatil : «on fait résonner». L'auteur veut dire qu'on propage le sentiment de Krsna à la fois comme on entretient les nécessiteux et aussi les mendiants de droit et c'est alors l'aumône de règle. l'aire connaître Krsna à un ignorant c'est comme faire la charité à un pauvre, mais à un pauvre qui y a droit.
- (1) Seşin, l.e « Reste » (śeṣa) est la vie (jīva ou jīvātman), surplus invisible qui s'njoute à la matière pour l'animer (cf. Mahābhārata, XII.326.35). Son possesseur, le Śeṣin, est le paramātman. Il est aussi figuré comme le serpent Ananta qui reste permanent pendant le pralaya. Cf. ci-dessus p. XIX.
- (2) Le texte dit ceyyum karicaikal « actions à accomplir », ce qui est une expression banale pour désigner des actes dans le monde empirique, mais en réalité, pour ceux qui savent, ce sont des ceyyum alimaikal, des « servitudes à accomplir », car ceux qui savent sont les dévots conscients de leur nature d'esclaves du Maître suprême, le Bhagavant (« Bienheureux »).
- (3) maRai désigne ordinairement les Veda mais ici il s'agit du « secret de la philosophie des dévots et non spécialement des textes védiques».
- (4) marmam (skr. marman) désigne au propre les points vitaux, dont la blessure est mortelle et, ici par extension, l'essence profonde. Celle de la Dame est de l'ordre empirique où en parle d'a actions », celle du Bienheureux est de l'ordre transcendant dont on se rapproche par l'asservissement à Lui.

- II. 7. kaikāļļi, littéralement « en montrant la main », c'est-à-dire en donnant.
- 8. uyyum āRu, «le chemin de vivre ». RN : ujjīvikkum prakārattai, «la façon de ressusciter ». Autres gloses analogues.
- III. 1. Allusion à l'exploit de Viṣṇu dans son Vāmanāvatāra, sous le nom de Trivikrama «Aux-trois-pas». Cf. III.3.

pēr pāļi, «ayant chanté le nom». Para. : pāṭum atu guṇaṅkaļē y ākilum atu abhitticitrakarmam ākāmaikkum bhogam utkūlam āNāl nāmagrahaṇam paṇṇi rasippittu rasikkiRā p pōlē pērpāṭiyum avaNai rasippittu t tāṅkaļ rasikka p pērpāṭi y eNkiRārkaļ. — «ce qui se chante ce sont les qualités. Mais c'est là un bienfait qui dépasse la fiction d'une peinture sans substrat. Mais elles disent «ayant chanté le nom» pour être elles-mêmes stimulées (litt. douées de rasa «saveur»), en le stimulant en ayant chanté son nom, comme si on était stimulé quand on stimule par la perception du nom».

- III. 2. cāRRi « en proclamant », traduit en skr. par saṃkalpya, indique bien une annonce solennelle de prise de vœu.
- III. 3. Au nom, indiqué indirectement, de Trivikrama, correspondent les trois pluies qui résultent de l'invocation au dieu sous ce nom de « Celui Aux-trois-pas ».
- III. 4. kayal, traduit ordinairement par carpe, est Cyprinus fimbricatus (T. L.).
- IV. 1. āLi maLai. Para. : samudrattōtotta gāṃbhīryattaiyum iṭam uṭamaiyum uṭaiyavaNāy maLaikku dṛṣṭi y āy nirvahikkum avaNē. « Possédant une profondeur comparable à celle de l'Océan et la propriété de l'étendue, il (le dieu) est celui qui étant l'œil pour la pluie, la procure ». On a aussi : gaṃbhīramāNa maLai « pluie intense (litt. « profonde »). L'assimilation des larmes à la pluie est réciproquement attestée par ailleurs dans TirukkuRal 1239, où perumaLaikkaṇ qualifie la femme « dont les yeux [font] une grande pluie ».
- IV. 1. kaṇṇā, est généralement interprété comme vocatif s'adressant à Parjanya en tant qu'il procure la pluie. Mais kaṇṇaN signifie soit « qui a des yeux », soit Kṛṣṇa (forme pāli et prâkrite Kaṇha, en tamoul KaṇṇaN). Bien que les commentateurs ne le signalent pas, étant donné la comparaison courante de Kṛṣṇa avec le nuage noir chargé de pluie, on peut penser que le vocatif Kaṇṇā évoque Kṛṣṇa lui-même par usage du double sens. Cependant il serait abusif de traduire « ô Kṛṣṇa à la pluie d'océan », car si Kṛṣṇa est comparé au nuage, il ne lui est pas assimilé. C'est sans doute pourquoi les commentateurs, qui ne pouvaient manquer

de savoir que KaṇṇaN signifie souvent Kṛṣṇa, n'ont parlé comme dispensateur de la pluie que d'un autre dien, entrant d'ailleurs en diverses considérations à ce propos sur les dieux Brahman, Rudra, Yama, etc. Le dispensateur de pluie invoqué est d'ailleurs différent de Viṣṇu-Kṛṣṇa d'après la suite du poème. Au lieu d'expliquer le mot kaṇṇā les commentateurs, indiquent que le dieu ainsi invoqué est « celui qui apporte » (nirvāhakaNāNavaN) la pluie, ou (An.) le « chef pour la pluie sur l'orbe [du monde] » (maṇḍala-varsattukku talaivaN).

- IV. 5. valampuri. La conque de Viṣṇu (Turbinella pyrum Linn.) est censée enroulée à droite; il s'agit de la coquille que nous appelons sénestre parce qu'elle a l'ouverture à notre gauche quand on la tient la pointe de la spire en haut (Parures, pl. CIV). Elle est appelée enroulée à droite dans l'Inde parce qu'elle a alors l'ouverture placée vers la droite de Viṣṇu qui la porte. Cf. James Hornell, The sacred Chank of India, Madras 1914, pl. XV et XVI, cf. aussi J. Filliozat, Les symboles d'une slèle khmère du VIIe siècle, AA, XVI, 1967, p. 112. Dans l'iconographie la coquille est cependant le plus souvent dextre, dans le sens où nous employons ce terme.
- V. 1-5. Il s'agit de Nārāyaṇa incarné en Kṛṣṇa Dāmodara « qui a la corde au ventre », c'est-à-dire dans la forme d'enfant qu'il avait lorsqu'après qu'il eût volé du beurre, Yaśodā l'eût lié avec une corde à un mortier. MāyaN, ailleurs MāyōN, MāyavaN, en skr. Māyāvin, Māyin (G, XV, XVI) désigne Viṣṇu qui change de formes par la Māyā, l'Illusion créatrice. Para. cite à ce propos une partie de Bh G. VII, 14 qui est :

daivī hy eṣā guṇamayī mama māyā duratyayā /
mām exā ye prapadyante māyām etāṃ taranti te //
«Oui, divine est cette mienne Illusion, faite des qualités, difficile
à maîtriser.
Ceux qui prennent refuge en moi passent outre cette Illusion.»

Cenx qui prennent refuge en moi passent outre cette Illusion.» PV et BN: māyaNai aścaryaguņaceṣṭitaNai, « celui dont les actes ont une qualité prodigieuse ».

- 7. pukularuvāN niNRaNavum, « et celles qui sont prêtes à s'introduire » (pukulu-aru-vāN, « pour s'approcher à entrer »), ou à la rigueur pukularuvā niNRaNavum « et celles qui restent sans s'introduire ». De toute façon il s'agit seulement des fautes à venir : PV, Para : uttarāghaṭṭaṅkaṭāṅka, « qui sont ultérieures ». Mais ŚR et RN incluent les fautes présentes.
  - VI. 1. L'« oiseau » est Garuda, le Roi à l'oiseau Vișnu.
  - 3. La démone est Pūtanā.

- 4. Le faux chariot est l'asura qui avait pris cette forme et sous lequel on avait laissé Kṛṣṇa enfant qui l'a détruit. Bhāgavalapurāṇa X.7.
- VI.7. meļļa v eLuniu: Para: garbhiņikaļ piļļaikku novu varātapaţi eLuntirukkum āppolēyum...hṛdayaṅkaļil tuyil amarnta tirumāl taļumpātapati meļļaveLuntu. «Comme les femmes qui portent un embryon se lèvent de façon à ne pas faire de mal à l'enfant... s'étant levés doucement de manière à ne pas faire s'arrêter Tirumāl [= Śrīkṛṣṇa] calmement endormi dans leur cœur». RN: sāvadhānamāka brāhmamuhūrttattil yoganidraiyai viṭṭu eLuntiruntu, «s'étant levés en ayant quitté consciemment le sommeil à l'instant de Brahman (à l'aurore).»
- VII. 1. āNaiccāltaN, ordinairement l'« oiseau noir » (karikkuruvi) qui est le drogon à raquettes. Mais G et la plupart des commentaires traduisent par bharadvāja, le geai bleu (noir quand, au repos, il a les ailes noires couvrant ses plumes bleues) qui est un oiseau de bon augure. Mais cet oiseau crie peu et ne vit pas en groupes. C'est pourquoi sans doute SR traduit par khañjarīla. « mainate ». C'est là l'interprétation la plus vraisemblable : les oiseaux de ce genre s'appellent souvent par couples à l'aurore. Les oiseaux qui en troupes font le plus de cris à l'aurore sont les corneilles mais la poésie tamoule les exclue. Après elles ce sont précisément les mainates, oiseaux siffleurs et capables d'imiter les autres et d'apprendre à parler comme les perroquets et souvent mieux. Le karikkuruvi ne se réunit pas en bandes à l'aurore, il est célèbre d'après une légende de TiruvilaiyāļaRpurāņam (cf. R. Dessigane, P. Z. Pattabiramin et J. Filliozat. La légende des jeux de Śiva à Madurai. Publ. IFI, no 19, p. 73 et pl. XXIII-XXIV). — Le nom employé ici est en tout cas obscur. āNaiccattaN signifie littéralement «informateur de l'éléphant » et il doit s'agir d'un oiseau commensal de l'éléphant. Mais il existe aussi un oiseau réputé capable d'enlever un éléphant (yāNaiyiRānci) ou de le manger (yāNaiyunkuruku), et c'est là le gandabherunda bicéphale du Maisūr. Ce n'est évidemment pas celui-là dont il s'agit ici mais le nom d'āNaiccāllaN doit être rapproché de yāNaiyankuruku qui désigne dans Maluraikkañci 674 un oiseau chantant à l'aurore. Aujourd'hui, particulièrement au Kerala (renseignement dû à Mr. P. L. Sāmi), le nom d'āNaiccātlaN s'emploie éventuellement pour plusieurs espèces d'oiseaux, y compris les moineaux.
- VII. 2. pēyppeņ, lit. « fille de diable », mais pēy s'emploic couramment devant des noms de choses pour les qualifier de stupides comme les démons. Étymologiquement pēy répond à ardhamāgadhī peya (skr. prela). Le sens de prela « trépassé »,

n'est pas entièrement abandonné en tamoul au profit du sens de « diable, démon », contrairement à ce qu'on admet généralement (cf. J. Filliozat, dans Kârâvêlane Kâreikkālammeiyār, Publ. IFI nº 1, Pondichéry, 1956, p. x-xi) car le Gūṭāmaṇinikaṇṭu 45 donne pirēlam comme un des équivalents de pēy.

- VII. 3. kācu désigne ici les pièces de monnaies servant de bijoux en étant attachées à des colliers, ceintures, etc. Cf. Parures, p. 11, pl. LXXI.
- VIII. 1. velleNRu «étant pour ainsi dire blanc» ciRuvīļu «un peu lâchés». ŚR, Para précisent qu'il s'agit des bufflesses (elles avaient été rentrées pour la traite). An. ciRu tōḷḷaṅkaḷil «dans les petits jardins», ce qui est une interprétation peu vraisemblable, vīļu pouvant signifier «maison» (non particulièrement enclos, résidence champêtre) et la coutume n'étant guère de faire paître les buffles dans les tōḷḷam. Ceux-ci cependant peuvent être des jardins ou vergers non cultivés en plates-bandes et dans lesquels on peut faire paître des buffles ou des vaches. La variante ciRai (Para, RN) «prison, enclos», donne la signification de «lâchés de l'enclos», ou « de l'étable».
- VIII. 2. kāṇ «regarde», est aussi éventuellement explétif et est ici généralement considéré comme tel et non traduit. mikkulla «restantes», les autres.
- VIII. 4. kõlukalam uļaiya « possédant la curiosité » (skr. kautūhala). Var. kõlukulam uļaiya « possédant la flatterie, gâtée ».
- 5. pāvāy est équivalent de pāvai « poupée ». Les versions sanskrites donnent sālabhañjikā ( 'śāº) qui désigne les figures de femmes courbant coquettement des branches d'arbres qui sont fréquemment représentées aux entrées des temples, mais surtout à partir de l'époque de Vijayanagar.

Le sens le plus probable de  $p\bar{a}r\bar{a}y$  est ici poupée, ou marionnette. Le mot s'emploie dans  $p\bar{a}vaikk\bar{u}llu$  ou  $p\bar{a}vaiy\bar{a}llam$  qui est un théâtre de marionnettes de peau découpée, semblable au tolbommalāṭṭam de l'Andhra et du Nord du pays tamoul et au wayang kulit javanais, la différence avec celui-ci étant que les peaux du  $p\bar{a}vaikk\bar{u}llu$  sont transparentes et celles du wayang kulit plus épaisses et opaques.

- VIII. 6. Kṛṣṇa a déchiré la bouche du cheval Keśin et tué les athlètes envoyés par Kaṃsa pour le tuer.
- IX. 1. Les commentateurs prennent tous mani comme signifiant mānikkam (pkr.; en skr. mānikya) « rubis », bien que mani dans d'autres contextes krishnaïtes soit le saphir (nīlamani) à la couleur

duquel on compare le teint de Kṛṣṇa et bien qu'il puisse s'agir simplement de qualifier la maison de « précieuse ».

- IX. 3. māmāN makaļ « fille de l'oncle maternel ».
- 4. Avec la variante ummakal : « votre fille ».
- IX. 6. ēmam, pkr. khema, skr. kṣema, désigne un état de calme absolu.
- X. 1. pukukiNRa est un peyareccam, déterminant de nom, du présent, qui se rapporte à « Mère ». Le présent a ici valeur de futur proche. Les jeunes filles rappellent à la Mère de leur compagne endormie qu'elle même va entrer au paradis pour avoir accompli le vœu dans lequel elles s'engagent aujourd'hui en y entraînant sa fille. ŚR rend librement la pensée que doit avoir la femme à l'égard de l'importance du vœu et supprime le vocatif « Mère » PV : cuvarkkam pukukiNRa cukattai y iṭaviṭātē y anupavikkiRa ivarkaļukku kṛṣṇānupavam iRē cukam yas tvayā saha sas svargo nirayo yas tvayā vinā eNRu svargaśabdam sukhavāci. « qui entre dans le svarga: pour ceux qui éprouvent sans interruption le bien-être, il est clair que c'est le sentiment de Kṛṣṇa qui est le bien-être « Avec toi c'est le ciel, sans toi l'enfer » diton, le mot svarga est pour dire bien-être ».
  - X. 4. paRai, «tambour», cf. I.7.
- X. 5-6. Quoique mort depuis longtemps, Kumbhakarna t'a-t-il donné son grand sommeil? Cf. histoire de Kumbhakarna dans Rāmāyaṇa VI, 67 et VII, 13.
- XI. 2. Les pasteurs ont à défendre leur bétail contre les pillards. Nombre de pierres à héros (vīrakkal) commémorent au pays tamoul (et aussi aux pays kannada et telugu) ceux qui sont morts dans ces combats. Cf. J. Filliozat, L'abandon de la vie par le sage el les suicides du criminel et du héros dans la tradition indienne, AA, XV. 1967, p. 65 et suiv.
- XI. 4. alkul désigne en anatomie le mont de Vénus, ici comparé au chaperon du cobra (*Palavurai* de Pārttasārati Ayyańkār sur PV).

L'alkul est fréquemment mentionné dans la littérature tamoule classique ancienne : 125 fois, dont 25 dans l'AkanāNūRu. Cf. Index des mols de la littérature tamoule ancienne, Publ. IFI nº 37. Pondichéry, 1967.

- XI. 6. Le dieu dont le teint est celui du nuage est Kṛṣṇa.
- XII. 1-3. Le signe de l'opulence pour les pasteurs est le grand nombre des veaux, ici des bufflons, et l'abondance du lait de leurs mères. Les étables à vaches ou bufflesses sont très souvent dans la maison même habitée par les pasteurs.

- 5-6. Contraste entre la forme terrible de Viṣṇu: Rāma tuant Rāvaṇa, et sa forme bénéfique: celle qui charme le cœur des dévots. Madhurairankai, éditant PV, entend dans son pratipadam, leN au sens de «belle» et non de «méridionale» comme qualificatif de Lankā.
- XIII. 1. L'oiseau est l'asura Baka. Le méchant rākṣasa est Rāvaṇa. PV l'oppose au « bon rākṣasa » (nallavarakkaN) qui est Vibhīṣaṇa. De même Īr. (qui l'appelle ŚrīvibhīṣaṇāLvaN) et Nāl. Tous trois citent le Rāmāyaṇa, Āyodh. 17.24 (vibhīṣanas tu dharmātmā sa tu rākṣasaceṣṭitaḥ). arakkaN correspond à pkr. rakkha. kilļi signifie proprement « pinçant pour arracher ».
- XIII. 3. pāvaikkaļam. PV: kṛṣṇaNum tāṅkalum kaLakam iṭum saṃketasthalam, «lieu de rendez-vous destiné à la réunion de Kṛṣṇa et d'elles-mêmes». Para et RN même interprétation. An. et versions skr. «lieu du vœu». Īr et Nāl. saṅkelaslhalam, «Lieu de rendez-vous».
- XIII. 4. viyāLam uRankiRRu, « Jupiter étant endormi ». Viyā-Lam est la planète dont ViyāLaN, Bṛhaspati, est le régent. uRankiRRu est unanimement interprété comme signifiant que Jupiter est couché (aslam illalu, aslamila). On a voulu voir là une référence précise à un moment où le lever de Vénus coïncidait avec le coucher de Jupiter, moment dont on pouvait calculer la date, voir Introduction.
- XIII. 5. pulluñ cilampiNakān ou cilumpiNakān, littéralement «les oiseaux ont résonné ». kān, considéré comme explétif, est laissé de côté par les commentateurs, mais peut aussi signifier « vois, regarde », ce qui paraît convenir juste avant l'interpellation « ô toi dont les yeux...», G le rend par bho, interjection d'appel, mais ne l'omet pas. cilampiNa étant une forme de passé, les traductions qui le rendent par le présent sont fautives. L'idée est que déjà les oiseaux ont chanté, donc que l'aurore est venue.
- XIV. 1-2. Les lotus de jour étant déjà ouverts et ceux de nuit fermés, l'aurore est là.
- XIV. 3. venpal veut dire «[aux] dents blanches ». C'est la leçon adoptée par PV, G, RN, An. Elle se justifie par le fait que le nettoyage serupuleux des dents fait partie des rites de purification du matin (dantadhāvana) chez les vishnouites (Nilyagrantha de Rāmānuja, début) aussi bien que chez les çivaïtes (H. Brunner-Lachaux, Somaśambhupaddhali. Le riluel quotidien dans la tradition śivaïte de l'Inde du Sud selon Somaśambhu, Publ. IFI, nº 25, Pondichéry, 1963, vol. I, p. 9). Elle se justifie surtout comme qualificatif des ascètes qui ne chiquent pas de bétel et de ce fait

n'ont pas les dents bordées de rouge ou, à la longue, de brun. On pourrait cependant être tenté de reconnaître dans pal le sens de pali « cendre », la forme pal pour pali apparaissant dans cāmpal, aussi « cendre ». venpal signifierait alors « [aux] cendres blanches » et s'appliquerait aux sādhu çivaïtes frottés de cendre, qui seraient ainsi mentionnés à côté des religieux à robe ocre ou rougeâtre. Que pal signifie « dent » comme à l'ordinaire, ou « cendre » par exception, la leçon s'analyse en ven-pal-lavallavar, le dernier mot équivaut à lavallar, « ascètes », pratiquant du lavam (pkr. lavam, skr. lapas).

Para et ŚR ont adopté l'autre leçon : vampu-aRRa-v-allavar, « ceux qui sont parvenus à rompre avec l'instabilité (du saṃsāra) ». vampu veut dire ordinairement « grossièreté » mais Para explique : vampu piRarkkē y uLaittēLaiyāka c ceyyum samsāram, « vampu est le saṃsāra qui fait inconsciemment du tort aux autres [que

ceux qui ont renoncé au monde]».

Quoi qu'il en soit, pour PV les religieux en question sont des sivadvija, des « brâhmanes de Siva ». De même pour Varadarāmānujadāsa qui le commente. Pour Toṭṭācāriyar (Svāpatēcam) il s'agit des divers religieux non vishnouites. ŚR les qualifie de caturthavarṇastha, « placés dans la quatrième classe », celle des śūdra. Il s'agit donc des paṇṭāram, religieux çivaïtes, renonçants, non brāhmanes mais exerçant des fonctions de maîtres et de conseillers comme des brâhmanes. Si ce sont de pareils religieux qu'Āṇṭāļ avait en vue, elle a voulu faire dire aux jeunes filles appelant la compagne attardée que, déjà, même les religieux d'autres cultes étaient à l'œuvre.

Le dessinateur des planches reproduites ici des éditions de 1871 a, de son côté, représenté ces religieux comme des vishnouites portant le tirunāmam au front. Il en a figuré deux, l'un avec le tirunāmam en V des Vaļakalai, l'autre avec celui en Y des telNkalai. Le coloriste des planches de l'édition en caractères tamouls a fait le premier blanc, l'autre noir.

XIV. 4. cańkiluvāN « pour donner la conque » (canku - iļu - vāN) ce qui peut s'entendre d'une offrande [du son] de la conque dans laquelle on souffle par l'extrémité coupée de la spire, ou à la rigueur de la présentation d'une conque (cette fois large coquille du genre Melo et non conque de Viṣṇu, turbinelle) pour recueillir des aumônes ce qu'ont coutume de faire les religieux mendiants dans les temples. La seconde interprétation peut être suggérée par la nécessité où sont en effet de mendier les religieux de ce genre. Cependant il n'est pas d'usage de mendier si matin, la plupart des fidèles ne venant que plus tard au temple. Para : caṅkūtikkoṇlu, « ayant sonné de la conque », admet la première interprétation

que nous suivons en écrivant « donner de la conque ». Mais d'autres reconnaissent dans canhu le skr. śanhu « baguette ». PV : cankeNRu ārādhanattukkupalakṣaṇam kucciyiṭa v eNNavum ām. « canhu c'est dire présenter des baguettes, signe d'implication du culte ». En d'autres termes : canku, baguette utilisée pour le culte (avec d'autres en petits fagots, samidh) désigne un accessoire du culte, ce qui implique l'exercice de ce culte avec tous les autres accessoires. RN veut que canhu soit le daṇḍa, bâton des sannyāsin et même, ici, le tridanda. Il donne les détails suivants :

īṣaṇātyāgattālē antargatadhanādirāgabahiṣkārasūcakamāNa kāṣāyattai dharikkiRavarkaļāy, upaniṣatpaṭhanādikaļālē prakāśitaṅkaļāyum brahmacaryavratasūcakaṅkaļāyum irukkiRa svacchadantaṅkaļai y uṭaiyavarkaļāy «tapa iti tapo nānaśanāt
paraṃ» ityādikaļ paṭiyē anaśanavratādinyāsavidyāparyantabahuvidhatrikaraṇataponiṣṭhasannyāsikaļum uṣaḥkālatti snānam
paṇṇi japādiniyamārthamum ākavum dhanurmāsārādhanasevārtham ākavum taṅkaļukku nityavāsasthānatvena vidhiprāptamāNa
śrīviṣṇusannidhiyil taṅkaļ manovākkāyadaṇḍanasūcakamāNa tridaṇḍattai dharittu k koṇṭu pōy c ceNRārkaļ.

«Porteurs de la robe ocre indiquant que, par prompt abandon, ils ont expulsé la passion des richesses, etc... qui leur surviennent, ayant les dents claires, lesquelles sont rendues apparentes par la récitation, etc... de l'Upanişad¹ et sont signes du vœu de brahmacarya, voués aux ascèses des trois organes [esprit, parole, corps] ascèses aux nombreux modes qui commencent par le vœu de jeûne — car [quand on dit] « ascèse », il n'y a pas d'ascèse supérieure au jeûne — et qui finissent par la science du renoncement, les renoncants (sannyāsin), ayant pris le bain à l'aurore, sont allés, porteurs du triple bâton (tridanda) signe de leur mortification dans le temple de Śrīviṣṇu, qui est de règle pour eux comme résidence permanente, en vue des prescriptions de marmonnement, etc... et en vue du service du culte au mois du Sagittaire [correspondant à mārkal.i]. »

## RN ajoute encore :

uşalıkālattil āhvānam paṇṇukiRavarkaļum tirukkāppunīkkuki-Ravarkaļum raṅgavallyādyalaṅkāram paṇṇukiRavarkaļum, ārādhanopakaraṇaṅkaļai k koṇṭu samarpikkum avarkaļum mutalāNa sarvaparijanaṅkaļum arcakapurassaramāka taṅkaļ taṅkaļ śrīsvāmisannidhiyil cērntārkaļ eNNapaṭi.

<sup>(1)</sup> Suns doute la *Dravidopanisad* qui est le *TiruvāymoLi* de NammāLvār. Il peut s'agir aussi des Upanisad classiques. La récitation correcte exige des dents saines. Un édenté est inapte à prononcer impeccablement. La récitation découvre les dents.

- «C'est-à-dire que ceux qui font l'invocation à l'aurore, ceux qui ouvrent la porte du temple (littéralement qui ôtent la protection sacrée; le verrou du temple) ceux qui font l'ornement de rangavalli (c'est-à-dire les dessins ornementaux qu'on fait avec de la farine sur le sol balayé) et ceux qui prennent et présentent les instruments du culte, précédant tous les premiers assistants et les officiants, se réunissent dans le sanctuaire du Fortuné Seigneur de chacun d'eux.»
- XIV. 5. tirukkōyil, «temple fortuné» ou simplement temple, tiru (skr. śrī) précédant le nom de tout ce qui est vénérable. Selon les commentaires ci-dessus le temple en question est soit celui de Viṣṇu, soit celui du dieu de chaque groupe de sannyāsin, selon qu'on admet que le texte a en vue les vishnouites ou les autres religieux donnés en exemple à la fille attardée comme pratiquant déjà leurs rites de l'aurore.
- XV. 1-2. Le cri des perruches volant par bandes est perçant, traitée de jeune perruche, la fille attardée répond du tac au tac en priant les autres de ne pas crier tumultueusement.
- XV. 3. kaṭṭurai, « propos », aussi « mensonge ». RN: uN kaṭṭuvarttaikaļ, « tes fausses nouvelles ». On peut aussi entendre (An) « Tu es forte! c'est de longue date qu'on connaît tes mensonges et ta bouche ».
- XV. 5. uļaiyai «tu as ». uļai voulant aussi dire «vêtement », G a traduit par ābharaṇam «ornement, ajustement ».
- XVI. 1-2. Para dit, assez vainement, qu'il est clair que ce Nanda n'est pas un nāyaka, un guide, pour le Guide de tous les sept mondes, que c'est en pratique seulement qu'il est guide. Il coupe kōyil (litt. « maison du Seigneur », palais ou temple) en kō et il, relève que le seigneur du pasteur Nanda est KaṇṇaN (Kṛṣṇa) et donne à entendre finalement qu'il faudrait traduire : « gardien chez le Seigneur (ou de la maison du Seigneur) du pasteur Nanda ». Ce serait donc Kṛṣṇa et non Nanda qui serait le Guide. Voir aussi XVI.7.
- XVI. 2-3. Le gardien deux fois interpellé est un scul et même personnage. L'illustration de l'édition de 1871 en représente cependant deux, un à l'enceinte extérieure, l'autre à la porte de l'édifice intérieur. Le texte n'implique rien de tel. La porte à pierreries, maṇikkalavam, est une porte où sont serties des pierreries, mais en tamoul, maṇi désigne aussi les clochettes couramment attachées aux portes des sanctuaires. An. traduit simplement par aLakiya, «belle». Var. vācal «porte» au lieu de vāyil «à l'entrée».

- XVI. 4. aRaipaRai. Il s'agit de paRai de I.7, aRai, «tambouriner» confirme bien qu'il s'agit d'un «tambour à tambouriner». PV précise : nōNpukku p paRai venți vantōm, «nous sommes venues parce qu'il nous faut le tambour pour le vœu».
- XVI. 5. nīlamaņi la pierre précieuse bleue est le saphir dont Kṛṣṇa a le teint sombre et brillant. On emploie souvent maṇi tout court pour désigner le saphir en qualifiant Kṛṣṇa de maṇi-vaṇṇaN par abréviation de nīlamaṇivaṇṇaN. vaṇṇam, pkr. vaṇṇa, skr. varṇa.
- XVI. 7. ammā est normalement le vocatif de ammāl, « mère », comme comprend G. Bien que l'appel soit d'abord adressé au gardien qui peut tirer un verrou extérieur, les jeunes filles peuvent s'adresser à la mère pour qu'elle ouvre de l'intérieur. Mais comme il est peu probable que la porte ait été fermée de l'extérieur et de l'intérieur en même temps, la porte que peut ouvrir le gardien est une autre porte donnant accès au bâtiment où se trouve la chambre fermée de l'intérieur. D'ailleurs plusieurs commentateurs veulent qu'ammā s'adresse au gardien. Il faut alors prendre ammā comme vocatif de ammāN, «oncle maternel, père», interpellation de respect. RN et An. traduisent par svāmi « Seigneur! », PV: paccaiyitukiRārkal. ullirukkiRavaNō nāthaN nī y allaiyō v eNNa, « elles se présentent comme candides en disant : « Es-tu de l'intérieur ? N'es-tu pas le maître ? ». Pi. Śrī. qui traduit aussi par svāmi, pense que l'épithète nāyakaNāy niNRa peut s'appliquer au gardien du temple, parce que ce gardien indique le chemin vers KannaN (kannaNukku vaLikāttiyāka). On doit admettre que ammā s'adresse bien au gardien auquel les jeunes filles ont recours, faute de voir s'ouvrir la porte où elles appellent depuis le début du poème. Elles veulent maintenant recourir à Nanda.
- XVI. 8. nēca ou nēya (skr. sneha). «jonction, adhérence » aussi «amour » et «graisse ». PV : cērntirukkiRa kadavaiyunilaiyaiyum «porte ajustée et qui demeure ».
- XVII. 1. L'allam correspond en tamoul au rla sanskrit et au dharma sanskrit, la Bonne disposition des choses. Le Bon Ordre, marqué par l'existence du nécessaire (vêtement, eau, nourriture, ici riz, nourriture essentielle du pays tamoul). Le Bon Ordre est assuré par le roi ou le chef.

ceyyum est un peyareccam, déterminant de nom, s'appliquant au nom qui suit, emperumāN. Littéralement on dirait : «Notre Seigneur, qui fait le Bon Ordre : vêtement, etc...»

XVII. 5. Kṛṣṇa est invoqué comme Trivikrama, cf. III.1.

- 6. umpar, «ceux d'en haut» sont les dieux. Viṣṇu est souvent désigné comme roi des dieux, devarāja. Par exemple le temple de Viṣṇu Varadarāja à Kāncipuram est appelé aussi temple du Devarāja. Cf. aussi TirumankaiyāLvār, Periya TirumoLi VI.10.9.
- XVII. 8. uRankēl « ne dormez pas ». ēl, tout en commençant le refrain ēlōrempāvāy, n'est pas ici particule explétive (que nous traduisons par Eh!) mais une terminaison de l'impératif négatif.
- XVIII. 1. C'est-à-dire que Nanda est aussi fort qu'un éléphant en furie (dont les glandes des tempes secrètent alors le mada). Mais D, Pi. Śrī et Ār. Kēcavayyankār dans sa paraphrase, entendent que Nanda possède de tels éléphants et des bras vigoureux.
- XVIII. 2. NappiNNāy, NappiNNai, «Bonne cadette», est l'épouse de Kṛṣṇa dans la maison de Nanda. RN: nappiNNāyvārāy kumbhakaputriyāka v avataritta śrīnīļāppirāṭṭiyārē, «c'est la Dame Śrīnīļā descendue comme la fille de Kumbhaka qui est NappiNNai». Nīlā elle-même, dont NappiNNai est un avalāra, paraît inconnue de la littérature vishnouite du Nord et même du Bhāgavalapurāṇa. Voir introduction.
- XVIII. 4. mālavi, skr. mādhavī, plante rampante dite «jasmin de printemps » ou « délice des bois », Gaertnera racemosa ou Hiptage madlabota Gaertn.
- XVIII. 5. palkāR kuyiliNankaļ. Kāl voulant dire « pied, patte » et aussi « fois », palkāl est ambigu, pouvant signifier « maintes fois » ou « à multiples pattes ». Comme les coucous ne se rassemblent pas en foules sur les plantes grimpantes des vérandas, M. S. Kichenassamy nous a suggéré qu'il s'agissait de « foules de coucous à multiples pattes », c'est-à-dire d'insectes bruyants qui, cux, bruissent effectivement sur les lianes dès que le solcil levé commence à prendre sa force. Le bruit des insectes est postérieur à l'appel des coqs : il se fait donc de plus en plus tard. Tout en jugeant cette interprétation comme plus vraisemblable, nous avons maintenu comme traditionnelle celle des commentateurs.
- XVIII. 6. La main est si menue qu'une petite balle à jouer la remplit ou, comme dit ŚR, lui distend les doigts.
  - 7. La main est comparée à un bouton de lotus rouge.
- mailluNaN «époux», mot formé sur la transcription tamoule du skr. mailhunam «union», avec la terminaison masculine. mailluNaN signifie étymologiquement «qui a l'union», «époux», mais s'emploie presque exclusivement pour «beau-frère» ou «cousin». Dans l'usage tamoul, toute fille doit en principe avoir pour époux le frère de sa mère. Pour qu'elle se marie avec quelqu'autre il faut, si cet ayant-droit prioritaire existe, obtenir

symboliquement son désistement. On lui fait par exemple un menu cadeau qu'il feint de trouver insuffisant, d'où plaisanteries parmi les gens de la noce. Le mariage d'une fille avec son oncle paternel ou le fils de celui-ci est jugé inadmissible. Il apparaît que l'opposition radicale entre les situations des deux cousins vis-à-vis la fille à marier est en rapport avec une théorie mentionnée par Manu (IX.33-40 et X.69-72), encore qu'elle soit loin d'être généralement acceptée dans l'Inde. Selon cette théorie, l'enfant est produit comme une plante, d'une graine (bija) qui lui donne l'espèce (jāli) et du terrain (kṣelra) qui la nourrit. Le père donne la graine, la mère le développement de la graine selon l'espèce du père. Dans ces conditions on dira au pays tamoul qu'un garçon fils du frère du père est du « même sang » que la fille et que le mariage serait consanguin et incestueux. Au contraire, le fils du frère de la mère représente le même terrain que la mère qui a pu s'allier avec le père. Le rapport graine-terrain sera le même avec interversion des sexes dans les mariages des deux générations successives. On aura:

Père (graine) Mère (et oncle maternel, terrain)
Fille (graine) Fils de l'oncle maternel (terrain)

Le mariage à la seconde génération ne fera que continuer celui, normal, de la première.

XIX. 2. pañca. Det G traduisent par « coton », mais cette traduction fait difficulté. pañcu veut dire « coton » (aussi pañci, cf. skr. pañji) en tamoul (à côté de parulli qui désigne le cotonnier), mais pañca n'en est pas l'adjectif. Pour maintenir cette interprétation de pañca, il faudrait supposer un pañcam équivalent de pañca et dont panca serait l'adjectif. Ce serait possible en invoquant l'exemple des alternances en moyen-indien et en tamoul des terminaisons en u et en am (pkr. pillam, t. pillu, skr. pisla; t. āļļum ou āļļu; piņakkam ou piņakku; luNpam ou luNpu; panlam ou pantu, skr. bandhu, etc...) mais pañcam n'est attesté en tamoul qu'aux sens de « cinq » on de « famine ». C'est pourquoi les commentaires voient dans pañcacayaNam une couche ayant les cinq qualités de aLaku, «beauté», kulirlli «fraîcheur», mārdavam « douceur », parimalam « parfum » et dhāvalyam « blancheur » (PV. cf. aussi SR). Pi. Srī. donne cette interprétation et propose d'interpréter par cinq sortes de matières : pañcu, « coton », pattu, « soie », meNmaiyāNa kampaļam «laine douce», malar «fleurs» et lalir « feuilles tendres ». Mais les couches ne sont pas faites de ces cinq à la fois. Le dictionnaire tamoul-français de Dupuis et Mousset donne sous pañcacayaNam une autre liste des cinq matières dont peuvent être faits les matelas.

XIX. 8. tattuvam aNRu takavu. PV tattuvam satyam, lakav aNRu dharman aNRu, « lattuvam est le vrai, takavaNRu: ce n'est pas le Bon Ordre. G a coupé tat tuvam « cela [pour] toi (tvam) », comme si Āṇṭāl avait commencé son vers en sanskrit, d'où la traduction qu'il donne.

XX. 2. kappam rendu en skr. par kampam et en tamoul par naļukkam, « tremblement », par les divers traducteurs ou commentateurs. Mais cette interprétation fait difficulté. kappam ne représente pas normalement une forme moyen-indienne de skr. kampa (on a kampa); kampam existe en tamoul avec le sens de « tremblement » comme emprunt tatsama. Mais kappam veut dire « tribut » (kannada kappa, telugu kappamu). On peut donc traduire, contre l'interprétation traditionnelle : « toi qui as eu la force d'éviter aux dieux le tribut » (qu'ils auraient dû aux asura s'ils avaient été vaincus).

XX. 7-8. Les deux vers sont ambigus. Para. RN, D, An. et Pi.Śrī entendent que les jeunes filles demandent tout ensemble l'éventail, le miroir et l'époux. Selon Pi.Śrī. l'éventail est pour chasser les impuretés, le miroir est la lumière de la connaissance de sa forme propre (svarūpañāNa oļi). Selon Para l'éventail et le miroir sont l'instrument des jeux, l'époux l'instrument de la jouissance. PV veut que l'éventail et le miroir soient le paRai (sans doute en tant qu'instruments de l'accomplissement du vœu, comme l'est le tambour à accompagner le chant). Il conclut : ukkattōpāti y avaNaiyum ivaļ taravēņum eNkai uN maṇālaNai y ippōtē y emmai nīrāṭṭa v eNRum ām, «dire qu'elle doit donner à son époux part aux éventails, c'est dire pour faire jouer dans l'eau immédiatement ton époux et nous.»

Le jeu dans l'eau (nīraṭṭam) consiste à s'ébattre en s'aspergeant mutuellement (cf. II.4, note). Il paraît finalement qu'il faut entendre que les jeunes filles demandent à NappiNNai de distribuer éventails et miroirs et d'organiser les jeux dans l'eau en commun avec elles-mêmes et l'époux. ŚR transforme le jeu dans l'eau en commun avec l'époux, en une comparaison d'un bain que Nīlā fera en commun avec les jeunes filles et du bain que peut lui faire prendre son époux.

T expose un symbolisme des actes évoqués : kainkaryattil ahankāramamakāranivarttiyum yatāvasttitasvarūpajñānamum ivvirantaiyum kotuttu uNakku pavyaNāNa v īsvaraNai inta kṣaṇattilē maRRai kṣaṇattukku p piLaiyāta v enkaļai samslēṣippīr y eNkiRārkaļ. uNmaṇaļaNaiyum tantu nīrāṭṭu eNkiRārkaļākavumām. inta yojaNaiyil pirāṭṭikku emperumāN atyantavitēyaN eNNum iṭam tōRRukiRatu. «En donnant ces deux choses:

la suppression, dans le service, du moi et du mien [par le don de l'éventail] et la connaissance de la forme propre telle qu'elle établie [yathāvasthita; par le don du miroir] elles disent : « Nous embrasserons, nous autres pures, à cet instant pour un autre instant, le Seigneur qui doit être pour toi. » C'est pour cela qu'elles disent « donne et baigne ton époux ». Dans cette considération apparaît le cas où on peut dire que Notre Seigneur est totalement docile à la Maîtresse ».

- XXI. 3. āRRa, glosé habituellement par «en abondance» (adhikam), «innombrable» (tokaiyaNRi), est rendu chez ŚR par nirupadhikam, «sans fraude, honnêtement». Les deux interprétations se justifient. āRRa est un viNaiyeccam, un déterminant d'action, du présent qui porte sur l'action de possèder et qu'on peut traduire par une expression adverbiale. Or, entre autres sens, āRRal a ceux d'abondance et de tranquillisation. On peut donc comprendre que Nanda possède les vaches en abondance ou tranquillement, d'où l'interprétation de ŚR qu'il les possède honnêtement.
- XXI. 5. Litt. : «Lumière qui est là (ou arrêtée) étant appari-
- XXI. 4. Les cils entourent l'œil comme les pétales la «bouche» du lotus. Cils et pétales sont comparés aux grelots ou pendeloques qui s'attachent tout au long d'un collier, d'un anneau ou d'une ceinture. Ces pendeloques sont d'ailleurs souvent en formes de feuilles ou pétales, cf. Parures, pl. LII, LIII, LXX, CV.
- XXII. 8. nōkkuliyēl, litt. «s'il y a regard». ēl = eNNil, «si». RN: nōkkuliyēl kaļāksittaruļiyēl, «s'il y a la compassion de porter un regard de côté». ēl est aussi signalé comme équivalent à la 2º sing. de l'optatif (Dupuis et Mousset, Diclionnaire lamoulfrançais, 3º éd. Pondichéry, 1938, s.v. ēl). ēl est en fait la 2º personne sing. de l'impératif de ēlukiRalu «être possible». On peut aussi tradnire: «si tu les portais»..., «tu devrais les porter»... cf. XXV, 8 note; XXVI, 8 note.
  - XXIII. 1. muLañeu ou muLaiñeu, « grotte ».
- 5. pūvaippū, fleur de Memecylon tinctorum Kan., qui est bleue. Les versions skr. remplacent cette fleur par celle du lin, bleue aussi et à la couleur de laquelle est couramment comparé le teint de Kṛṣṇa.
- 7. cīriya ciṅkācanam, « trône fortuné » ou « noble trône », mais cīriya évoque Śrī, épouse de Viṣṇu, et ciṅkācanam, skr. siṃhāsana, voulant dire littéralement « siège de lion » renforce la comparaison de Krsna avec le lion.

XXIV. 1. Allusion à l'exploit de Trivikrama, cf. III.I.

- 2. Allusion à l'exploit de Rāma, cf. XII.5.
- 3. Cf. VI.4.
- 4. Allusion à un exploit de Kṛṣṇa qui a tué un asura qui avait pris la forme d'un veau, et un autre asura, Kapitthāsura qui avait celle d'une «pomme de singe» (fruit de Feronia elephantum Corr.) en transformant le premier en bâton de jet pour le jeter sur le second.

PV (et autres commentateurs) : kunil eRitati, «bâton de jet ». Il s'agit d'un bâton court et recourbé, une sorte de boomerang.

- 5. Allusion à Kṛṣṇa soulevant le mont Govardhana pour abriter les pasteurs de la pluie d'Indra.
- 6.  $v\bar{e}l$ , «lance», cf. I.4. C'est bien l'inimitié qui est détruite et pas seulement l'ennemi car celui-ci perd la haine avec la vie et obtient le salut. Cf. XXV.4, note.
- 7. ŚR suppose que le paRai est un instrument à vent, ce qui est injustifié, le mot signifiant «tambour» et l'accompagnement des chants se faisant précisément au tambour.
- XXV. 1-2. Kṛṣṇa est né de Devakī, la même nuit il a été emporté par son père Vasudeva et confié à Yaśodā.
- 4-5. Kaṃsa qui aurait voulu le tuer, sachant qu'il devait être tué par lui, est en proie à l'angoisse. Mais Kaṃsa, quand il sera tué en effet par Kṛṣṇa, obtiendra le salut, comme tous ceux que tue Viṣṇu, non parce qu'ils sont matériellement touchés par lui, mais parce qu'ils sont, dans leur haine, tournés intensément vers lui et qu'à leur mort leur hostilité est détruite (cf. XXIV.6).

PV écrit : kañcaN ity ādi — kaṃsaN anādikālasañcitamāna pāpam ittaNaiyum kaṇṭa kāṭciyilē anubhavittaRumpaṭi niNRavaN. āśritarvayiRRil neruppai kaṃsaNvayiRRilē koļuttiNavaN eNkai. atāvatu bhayāgniyai k koļuttukai. neļumālē it ellām

paţavēnţittu āśritarpakkalvyāmohattālē y eNkai.

« Kaṃsa, elc... (Kṛṣṇa) s'est arrêté à faire sentir, le montrant à l'évidence, combien grand est le péché accumulé depuis un temps immémorial par Kaṃsa. L'expression est qu'il a allumé dans le ventre de Kaṃsa le feu [qui est] dans le ventre de ses protégés. C'était en ce cas allumer le feu de la crainte. neṭumālē exprime que c'est par aveuglement pour le parti des protégés qu'il a voulu tolérer tout ceci. » Para (p. 279) explique que Devakī lorsqu'elle portait Kṛṣṇa avait aussi le feu de la crainte en elle, à cause des intentions meurtrières de Kaṃsa.

Vyāmoha, constamment employé pour rendre māl, non seulement dans les versions en skr. ou en maṇippirāvaļam, mais encore dans

les versions tamoules modernes, à peu d'exception près, a pratiquement chez les Vaiṣṇava le sens d'amour excessif, aveugle. C'est, en outre, le vāccaliyam ou vāRcaliyam, en skr. vālsalya, la tendresse naturelle, réflexe, de la vache pour son veau. Ce sont là les sentiments auxquels on compare ceux que l'on prête à Dieu pour ses dévots ou, plus généralement, pour ceux qui se rendent à lui, prennent refuge en lui, les āśrila, que ce soit spontanément ou, quand ils étaient d'abord ses ennemis, lorsqu'il les a vaincus et, en les tuant ou les soumettant, et a détruit en eux l'hostilité. Vyāmoha signifie proprement « confusion d'esprit, aveuglement » et, employé pour désigner la charité divine, insiste sur son caractère obscur, mystérieux et inconditionné. Vālsalya met l'accent sur l'intensité de la tendresse.

La désignation de la charité divine par vyāmoha retient en fait beaucoup du sens premier de māl qui est « noir, obscur », et par là répond au nom sanskrit de Kṛṣṇa, le « Noir » (cf. XXVI.1). Elle évoque aussi un autre aspect de Kṛṣṇa, celui de MāyōN, l'Illusioniste. Si la conception correspondant à vyāmoha n'apparaît pas encore dans la littérature du Sangam où Māl est chanté, la dévotion ancienne a déjà joué sur les connotations de Māl, comme l'a justement remarqué M. François Gros (Paripāļal, p. XLIX). Cf. ci-dessus Introduction.

Nelumālē peut se traduire par « Toi à la longue miséricorde ». Il qualifie Māl comme « long, durable ». On pourrait entendre « Grand Noir », mais dans le contexte il s'agit bien de celui qui est cet amour aveugle inlassable qu'exprime  $vy\bar{a}moha$ . La notion du teint sombre du dieu n'est cependant pas oubliée, non plus que celle du rafraîchissement qu'apporte le nuage noir. Para s'exprime ainsi (glosant XXV.5):

āviyuļ kuļiralāNa koņţalvaņņaN aṭiyarkk iNpam āRiyāy tīnku niNainta v acurarkku neruppeNNa niRkum āyiRRu, it ellām cīRRattōt aruļ peRRāppōlē āśritavyāmohanimittam ākaiyālē neļumālē y enkiRārkaļ, enkaļukku ātmadānam paṇṇavēṇṭiNa vyāmohattāliRē nī y it ellām pattāy.

« Celui qui a le teint du nuage qui est rafraîchissement sur la vie, se changeant en douceur pour ses serviteurs, était là comme un feu pour l'asura ressassant sa méchanceté. Parce que tout ceci est le signe de la tendresse aveugle pour les protégés dès qu'ils obtiennent la compassion en même temps que la colère, elle (Āṇṭāḷ) dit « ò toi à la longue miséricorde » : il est clair que c'est par la miséricorde qui a voulu nous faire le don de soi-même, que tu as toléré tout ceci ! »

XXV. 8. Au lieu de prendre ēl pour une interjection ou un mot de remplissage, on peut ici lui reconnaître sa valeur de

conditionnel. On pourrait à la rigueur encore admettre son emploi optatif (cf. XXII.8, XXVI.8) et traduire : « Si tu donnes... puissestu te réjouir » (et non « nous réjouir » car makiLnlu est réfléchi et non transitif).

XXVI. 1. Māl, cf. XXV.4-5. Ici Māl, traduit par vyāmoha comme dans XXV, est suivi de «Couleur de saphir», ce qui renforce la connotation d'obscur qu'il garde dans son sens

d'« obscure, mystérieuse tendresse, ou miséricorde ».

PV remarque: muNpu nārāyaṇaNē namakkē paRai taruvāN eNRu (I.7) aparicchedyamāNa mēNmaiyaiyum niNaittiruntārkaļ ippōtu ittatvattukku vātsalyamē svarūpam eNRu nilaiyiṭṭārkaļ śaraṇāgatavatsalaḥ eNRu śrīrāmāyaṇattukku uḷḷītāNa pradhānaguṇattai p pirāṭṭi veḷiyittāḷ. mahābhārattukku uḷḷīṭāNa guṇattai mālē y eNkiRa saṃbodhanattālē y ivarkaļ nilaiyiṭṭārkaļ.

« Précédemment (I.7) en disant : « C'est Nārāyaṇa, c'est à nous qu'il donnera le tambour » elle (Āṇḍāḷ) pensait à l'excellence. Maintenant, elle affirme que pour cette réalité-ci la forme propre est la tendresse (vālsalya). En parlant de « tendre à ceux qui sont venus prendre refuge », l'héroïne manifeste la qualité principale qui pénètre le Śrī Rāmāyaṇa. Celle-ci, par le vocatif « Mālē » affirme la qualité qui pénètre le Mahābhārala. »

XXVI. 2. mēlaiyār, personnes éminentes. ŚR traduit par « précédentes », ce qui paraît plus naturel les jeunes demandant les accessoires traditionnels utilisés antérieurement, mais mēlai

désigne l'avenir et non le passé.

- $k\bar{e}lliy\bar{e}l$  est diversement interprété : « Si tu demandes », « si tu n'as pas entendu [dire] » ou « ne sais pas », « si tu as entendu dire ».  $\bar{e}l$ , toujours équivoque, peut en effet, avoir valeur négative. On pourrait encore être tenté de comprendre : « puisses-tu entendre ». De toute façon, le viNaiyeccam attendu serait  $k\bar{e}llu$  et non  $k\bar{e}lli$ .  $k\bar{e}t$ , i pourrait par ailleurs être une forme de la  $2^{\circ}$  pers. sing. de l'impératif :  $k\bar{e}lliy\bar{e}l$  serait alors : « Écoute donc » (cf. XXII.8).
- XXVI. 6. pallānļu «nombreuses années», «vivat». Le titre d'un des ouvrages du père adoptif d'Ānṭāļ, PeriyāLvār, est Tirupallānļu.
- 8. Un des aspects de Kṛṣṇa est d'être un bébé couché sur une feuille de banian flottant sur l'océan.

ēl peut encore être pris pour impératif de ēlukiRalu (cf. XXII.8).

XXVII. 4. La fleur d'oreille cevippū est un ornement qui se place en haut du pavillon, percé à cet effet, cf. Parures, p. 9 (karṇappū). A Śrīvilliputtūr sont conservés des bijoux (de facture peu ancienne) servant à orner l'image d'Āṇṭāḷ, et analogues à ceux des divers trésors de temples. Par exemple Parures, pl. XLI,

- XLIII. Seul un couvre-chignon est donné comme particulier à Āṇṭā! (Parures, pl. XXXI). Les noms de bijoux figurant ici selon la mode du pays au IXº siècle, ne sont plus guère employés, quoiqu'ils soient ordinaires, dans les temples actuels.
- 6. āļai veut dire en général «toile, vêtement», mais il doit s'agir d'écharpes d'honneur ajoutées au vêtement.
- 7. Le beurre liquide (ney, skr. ghṛla, hindi ghī) coule vers l'avant-bras quand on porte à sa bouche avec la main la boulette de riz qui en ruisselle. Le riz au lait est bouilli dans du lait au lieu d'eau, ou dans du lait coupé d'eau.
- XXVIII. 1. Comme le souligne ŚR, ce sont les produits de la forêt que mangeront les pastourelles. Dans ce vers et dans les suivants elles marquent le caractère rustique de leur vie qui fait ressortir le miracle de la venue de l'Être suprême parmi les pasteurs.

Suivre les vaches inconscientes c'est comme s'abandonner au samsāra (T).

Le service accompli par les pastourelles a consisté dans leur chant.

- XXIX. 3. piRanlu, viNaiyeccam (étant né... ne t'en vas pas) ou piRanla, peyareccam (toi qui es né).
- 4. kuRRēval est le service personnel du maître, service de valet ou d'esclave.
- XXX. 1. Ce n'est pas spécialement sous la forme de Mādhava que Viṣṇu a contribué au barattage de l'océan, mais n'importe lequel de ses noms le désigne et le fait reconnaître dans ses actes. Ici le barattage comme dans le Mahābhārala (I.16.8) est celui de l'océan d'eau salée ordinaire, puisqu'il est caractérisé comme portant des vaisseaux. Il ne s'agit pas de l'océan de lait.
- 2. La comparaison des visages de femmes avec la Lune ne vise pas la forme du visage, mais sa fraîcheur.
- 3. Puluvai, «La Nouvelle» est ici Śrīvilliputtūr la «Fortunée nouvelle (pullu) ville (ūr) de l'archer (villi), d'où le nom sanskrit qui lui est donné par G: Dhanvinavya [nagara].
- 4. Kölai, skr. Godā est Āṇḍāļ. PaṭṭarpiRāN, le « Maître d'entre les bhaṭṭa », classe de brâhmanes vishnouites, est Periya ĀLvār, de son nom sanskrit Viṣṇucitta. Voir Introduction.
  - 5. cankallamiL, mention explicite du Sangam.
  - 7. Tirumāl, cf. XXV.4-5, XXVI.1.

## TIRUPPĀVAI SAMSKŖTĀNUVYĀKHYĀNAM PAR ŚRĪRANGARĀMĀNUJASVĀMI

I. tatra prathamam mārgašīrse snātum prasthitā gopyas sisnāsūn sakhījanān āhvayanti.

mārkaLillinkaļ māsānām mārgaśīrso'ham iti [Bh G. X.35] praśasto

mārgaśīrṣamāsaḥ.

mali niRainla, nal, nāl, āl vivṛddhacandrapuṇyam idam dinam. āl ity etat pādapūraṇaṃ, nāl ity asya subhadina ity arthaḥ. nīrāla pōluvīr pōlumiNō snātum āgacchantyaḥ āgacchantu. nēr iLaiyīr anaghābharaṇasālinyaḥ.

cīr malkum āyppāļi celva c ciRumīrkāļ aiśvaryasamṛddhagokula-

vāsisampadyuktagopakanyāḥ.

kīrvēl koļun loLilaN nanlakōpaN kumaraN niśitāyudhakāritaśatrunirasanarūpaghorakṛtyaśālinandagopasūnuḥ.

ēr ārnla kanni yacētai¹ y iļancinkam saundaryabharitānayanayaśodāsimhapotah.

kārmēNi meghaśyāmalavigrahah.

cenkan raktanayanah. kalir maliyam põl mukallāN tejasā süryacandrasadrsena mukhena yuktah.

 $n\bar{a}r\bar{a}yanaN\bar{e}$  nārāyana eva.  $namakk\bar{e}$  tadekaśaranānām asmākam eva. palinlu paRai  $laruv\bar{a}N$  abhiniviśya vratopakaranam dāsyati. paRai = vādyaviśesah.

 $p\bar{a}r\bar{o}r$  pukaLa bhūmisthajaneṣu ślāghamāneṣu satsv ity arthaḥ.  $\bar{e}l$  pādapūraṇārthaḥ /|1|/

*or em pāvāy* ekam asti madīyam vratam ity arthaḥ.

II. karmaphalam upadiśanti.

vaiyallu vāLvīrka! he bhūlokabhāgyasīlajanāḥ!

nāmum nampāvaikku ceyyum kiricaikaļ kēļīrō kartavyāntaraśūnyagopījanair asmābhir apy asmadanuṣṭheyavrataupayikam kartavyam kriyākalāpam śṛṇuta.

pāR kaļaluļ paiya t tuyiNRa paramaN aļipāti kṣīrābdhāv atiniś-

<sup>(1)</sup> Ed. lit acôlai, considérant le y initial comme une lettre de liaison, mais acôlai est aussi une forme fréquente en tamoul pour yacôlai.

calatayā mṛdutayā vā nidrāņasya paramapuruṣasya caraṇau stutvā.

Ney uṇṇōm pāl uṇṇōm etadvrataviruddham ghṛtakṣīrādikam na pāsyāmah, nāṭkālē nīrāṭi pratyūṣe snātvā, mai iṭṭu eLulōm malar iṭṭu nām muṭiyōm netreṣv añjanam keścṣu mālādharaṇaṃ ca na kariṣyāmaḥ, ceyyālaNa ceyyōm līk kuRaṭai ceNRu ōlōm akṛtyām na kariṣyāmaḥ krūrarūpapaiśunyaparuṣāṇi śrotrjanasamīpaṅ gatvā na śrāvayiṣyāmaḥ rājagāmipaiśunyasyādhikadoṣatvajňāpanāyākṛtyakaraṇāpekṣayā pṛthaguktir iti mantavyam, aiyamum piccaiyum ānlaNaiyum kaikāṭṭi āpannajanakartavyadānaṃ bhikṣādānaṃ ca yāvad vratasamāpti yathāśakti datvā, uyyum āRu eṇṇi ukanlu ujjīvanasādhanaṃ bhagavantaṃ matvā sānandatayā sthātavyam ity arthaḥ, ēlōrempāvāy iti pūrvavat, yady apy akṛtyākaraṇābhikṣādānādeḥ puruṣārthatvād vratarahitajanair apy anuṣṭtheyatvam asti tathāpi vratasthathajanānāṃ vratārthatayāpi tadanuṣṭheyatvam asti puruṣārthasyāpy anṛtavadananiṣedhasya kratuprakaraṇapāṭhāt kratvarthavad iti dṛṣṭavyaṃ //2//

III. vratasya phalam vadanti. önki ulaku alanla ullamaN pērpāļi varddhitvā lokān ākrāntavatah purusottamasya nāmāni saṃstutya, nānkal nampāvaikku cāRRi nīrāļiNāl asmābhir asmadanustheyavratam saṃkalpya snāne kṛte, tīnku iNRi nāļu ellām tinkal mummāri peytu duritāni śāmyanti parjanyah pratimāsam trir varṣati. ōnku perum cennel ūļu kayal ukaļa pravṛddhamahāsasyamadhye saṃcaranto matsyā nṛtyanti. pūm kuvaļai p pōlil poRivanļu kanpaļuppa darśanīyeṣu kuvalayapuṣpeṣu rūpaśālibhramarā nidrānti. pukku irunlu cīrlla lēnkātē vānka vaļļal perum pacukkal kuļam niRaikkum goṣṭhaṃ praviśya kṣīrocehūneṣu staneṣu gopair hastena gṛhitvā viratim antareṇākṛṣyamāṇeṣu satsu mahodārā gāvaḥ ghaṭaṃ pūrayanti. nīnkāla celvam niRainlu niravadhikaiśvaryaṃ samṛddhaṃ bhavaty ity arthali [[3]]

IV. vratasamārāddhyam parjanyam prārthayanti. āLimaLaikkannā sanudravācinā āLi šabdena vyāptir lakṣyate, he maṇdalaparṣanirvāhaparjanya oNRu nī kai karavēl ekaṃ tvaṃ samyak prayaccha, āLiyuṭ pukku samudrāntaḥ praviśya, mukanlu koṭu ārtlu ēRi jalaṃ grahītvā šanair utthāya, ūLi mutalvaN uruvam pōl mey kaRutlu sṛṣṭiketubhūtasya bhagavato vigrahavan nīlašarīrayuktas san, pāLi am loṭuṭai paRpanāpaN kaiyil āLipōl miNNi balavatsundarabhujašāli padmanābhahastasthasudaršanasadṛšavidyudyuktas san, valampuri pōl niNRu atirntu pāñcajanyavatsthiragarjitayuktas san, tāLākē aviṭaṃbena, cārṅkam utaitla caramaLai pōl šārṅgapreritašaravarṣavat, vāLa ulakiNil peyliṭāy jagadujjīvanāya bhūtale varṣaya, nāṅkaṭum mārkaLi nīrāṭa makiLntu asmākaṃ sānandaṃ mārgašīrṣe snātum ity arthaḥ //4/

V. etadvratāngabhūtabhagavajjānasya na vratopakārakatvamātram kintu bhagavatprāptipratibandhakasarvapāpanivartakatvam astīty āha. māyaNai āścaryaceṣṭitam, maNNu vaļamaturai mainlaNai aprakampyottaramathurānāyakam, tūya peru nīr yamuNai t luRaivaNai viśuddhamahājalayamunātīrthavihārinam, āyar kulatliNil tōNRum maṇiviļakkai gokule āvirbhūtāmaṇidīpaṃ, tāyai k kuļal viļakkañ ceyla tāmölaraNai mātrgarbhakīrtisampādakaṃ dāmodaraṃ, tūyōm āy vanlu nām pariśuddhās satyo vayam upāgamya tūmalar tūvi t tōLulu śucīni puṣpāṇi samarpya praṇamya, vāyiNāl pāṭi maNalliNāl cinlikka vācā stutvā manasā cintayāmaś cet, pōya piLaiyum pukularuvāN niNRaNavum prācīnāni pāpāni kriyamāṇāni kariṣyamāṇāni ca pāpāni, tīyiNil tūcākum agniprakṣiptatūlavad dagdhāni bhaveyuḥ, ceppu atas tannāmāni paṭhatety arthaḥ //5/

VI. evam vratetikartavyatām tatphalam copanyasya suptaka nyāntarodbodhanapravṛttāḥ pratyūṣāṅgopanyāsapūrvakam kāṃcid gopakanyām udbodhayanti. puḷḷum kilampiNa kāṇ pakṣiṇaś śabdayante, puḷḷararaiyaN kōyilil veḷḷai viḷi caṅkiN pēraravam kēḷṭilai y ō pakṣirājasvāmibḥagavanmandiragatadhavalaprabodhanaśaṅkhamahādhvaniṃ kiṃ nāśrauṣīḥ. piḷḷāy eLuntirāy he bālike uttiṣṭha. pēymulai nañcuṇḷu pūtanāstanaviṣaṃ pitvā, kaḷḷa c cakaḷaṅ kalakkaLiya k kāl ōcci vañcakaśakaṭasthānaśaithilyāya caraṇena prahṛtya, veḷḷalt aravil tuyil amarnta vittiNai ksīrābdhau śeṣe nidrāṇaṃ jagatkāraṇam, uḷḷatlu k koṇḷu muNivarkaḷum yōkikaḷum hṛdaye 'vasthāpya mananaśīlānāṃ yogināñ ca, meḷḷa eLunlu ari y eNNa pēraravam uḷḷam pukuntu kuḷirnlu uccair harir harir iti bruvatāṃ mahāṣvanaṃ śrotṛhṛdayam praviśyānandam ātanotīty arthaḥ. etena bhagavatpravaṇajanānāṃ tatprāvaṇyayogyajaneṣu tatprāvaṇyaṃ kāryam iti sūcitam.

VII. avasuptām anyām kanyām udbodhayanti. kīcu kīc eNR eṅkum āNaiccāllaṅ kalanlu pēciN pēccaravam kēļļilaiyō he bhrānte bālike parasparasaktānām khañjarīṭānām sārvatrikapravṛttān ravanivahān kim nāśrauṣīḥ. kācum piRappum kalakalappa hastavalayeṣv anyābharaṇeṣu ca dhvanatsu. kai pērllu hastau cālayitvā, vācanaRuṅ kuLal ācciyar puṣpaparimaļavāsicikuragopikābhiḥ, maltiNāl ōcaippaļutla layir aravam kēļļilaiyō manthanena ghoṣaṃ prāpitānām dadhnām ravān kim nāśrauṣīḥ. nāyakappeṇpiḷḷāy he kanyāmaṇe, nārāyaṇaN mūrtli kecavaNai ppāṭavum nī kēṭļē kiṭattiyō nārāyaṇāvatāraśrīkṛṣṇasya gānaṃ śrutvāpi kim nidrāsi. lēcamuṭaiyāy liRa he tejasvini dvāram apāvṛṇu. etena bhagavadviṣaye bodhayantaḥ parasparam ity nyāyena parasparabodhanam bhāgavatakṛtyam iti sūcitam.

VIII. kanyām kāmcid udbodhayanti.

kīLvāNam neļļeNRu prācīdik pāņdarābhūt. erumai ciRu vīļu mēy vāN paranlaNa kāņ prābhātikaghāsagrāsārtham pravṛttāh mahisyah sarvadigvyāptā abhavan. mikkuļļa piļļaikaļum tvadvyatiriktās sarvā gopakanyāh. pōvāN pōkiNRārai p pōkāmal kāllu uNNai k kūvavāN vantu niNRōm jigamisayā gacchantīnām gamanam pratisiddhya vayam tvām āhvātam āgatās smah. kōlukalam uļaiya pāvāy eLuntīrāy snānakutūhalaśālini sālabhaňjikāsadṛśi uttistha. pāļi p paRai koņtu bhagavantam gītvā vratopakaraṇam sampādya, mā vāy piļantāNai mallarai mālliya tēvātitēvaNai c ceNRu nām cēvitlāt ā ā eNRu ārāynlu aruļ turagāsyavidārakam mallahantāram devādidevam upagamya vayam praṇatāś ceddhāhā iti dayām krtvā asmadīyam yogakṣemam vicārayiṣyatīty arthaḥ.

IX. anyām kāmcid bodhayanti.

tū maņi māļallu samīcīnamāṇikkaṃayagrhe cuRRum viļakk eriya paritaḥ dīpeṣu jvalatsu tūpam kamaLa dhūpagandhe visṛmare sati luyil aṇai mēl kaṇ vaļarum śobhanaśayyāyāṃ śayāne māmāN makaļē he mātulasute! maṇikkalavan lāļ tiRavāy māṇikkamayakavaṭārgaļam apākuru. evam uktām api tāṃ nidrāṇām dṛṣṭvā tanmātaraṃ vadanti. māmīr avaļai y eLuppīr ō uNmakaļ tāNāmaiyō aNRi c ceviļō v aNanlalō ēmapperum tuyil mantira p paļļaļō he mātulāni tāṃ tvadīyāṃ sutām udbodhaya tvatsutā kiṃ mūḍhā? uta badhirā? no cen nidrāparavaśā! bahuvāgmivyāptā kiṃ? ciranidrārthaṃ mantravādibhir mantrapratibaddhabodhā vā? māmāyaN mālavaN vaikuṇḷaN eNReNRu nāmam palavum naviNRu mahāmāya mādhava vaikuṇṭha! ity evaṃvidhāni nāmāni tadudbodhāya paṭhety arthaḥ.

X. anyām kāmcit sodarīm udbodhayanti.

nöRRu c cuvarkkam pukukiNRa v ammaNār vratam anuşthāya tatphalam prāpsyāmīti manyamānā nārī. māRRamum tārārō vācal tiRavātār dvāram apy anapāvṛtya vartamānā pratyuttaram vā na prayacchantī katham āste. nāRRa t luLāy muļi nārāyaṇaN nammāl pōRRa p paRai tarum surabhituļasīvibhūṣitottamāṅgaḥ nārāyaṇaḥ asmābhiḥ stutas san vratopakaraṇam dāsyati. puṇṇṇyaNāl paṇḍ oru nāļ kūRRaltiN vāy vīLnla kumpakaraṇaNum tōRRum uNakkē perunluyit tāN tantāNō pūrvakāle dhārmikeṇa rāghaveṇa parājayam api prāpya mṛtyumukham prāpitaḥ kumbhakarṇo 'pi svīyaṃ nidrāṃ tavaiva dattavān kiṃ ? āRRa v aNantaluḍaiyāy he adhikanidrāpāravaṣyaṣālini! arunkalamē nārījanālaṃkārabhūte! tēRRamāy vantu tiRa vivekasahitā satī āgatya dvāram apāvṛṇv ity arthaḥ //

XI. anyām kāmcid udbodhayanti. kaRRu k kuRavai k kaṇaṅkaļ pala kaRanlu savatsabahudhenuga-

nadohasampadyuktānām, ceRRār tiRal aLiya c ceNRu ceru c ceyyum pratipakṣabalanirāsāyatadagrayānapūrvakam yuddham kurvatām, kuRRam oNRillāla kōvalar tam poR koļiyē anavadyānām gopālānām kulaprasūte hemalatike, puRRaravalkul valmīkaniṣthabhogibhogajaghane puNamayilē he vanyamayūri! pōtarāy āgaccha. cuRRattu t tōLimār ellārum vantu niN muRRam pukuntu mukil vaṇṇaN pērpāṭa parisaravartisakhījaneṣv āgatya tvadgṛhāmkaṇam praviśya meghaśyāmasya kṛṣṇasya nāmāni gāyatsu. ciRRālē pēcālē celvappeṇṭāṭṭi nī eRRukk uRankum poruṭ samṛddhāyā nāryās tava kāyikavyāpāravācikavyāpārāntareṇa kim prayojanam ity arthaḥ //

XII. kanyām kāmcid udbodhayanti.

kaNaillilan kaRRerumai kaNRukk iranki niNaillu mulai vaLiyē niNRu pāl cōranaNaillillan cēRākkum naRacelvaN lankāy acira-prasūtavatsānām vatsesu vātsalyaśālinīnām vatsān dhyātvā humkārādiśabdam kurvatīnām mahiṣīnām stanadvārāpravahatkṣīrasekapankilagṛhasvāmitvalakṣaṇādhikasaṃpatsamṛddhagopānuie.

paNi i lalalaivīLa niN vācal kaļai paRRi tuhine širasi patati tvadīyabahirdvāravitardikāparyantadeše sthitvā, ciNaltiNāl teN-Nilankaik kōmāNai c ceRRa maNatlu k kiNiyāNaip pāļavum nī vāy tiRavāy kopād dakṣiṇasthalankādhipam abhibhūya ata evānyādṛśamanoramarāmacariteṣu gīyamāneṣv api nādharam api calayasi. iNit tāN eLuntirāy īteNNa pēr uRakkam itaḥ param uttiṣṭha kaiṣā mahānidrā? aNaitlilla t tārum aRintu samīpagṛhavartijanāḥ tvannidrāvaibhavaṃ jñātavanta ity arthaḥ.

XIII. kanyām kāmcid udbodhayanti.

puļļiN vāy kīnļāNai bakāsyavidārakasya pollā v arakkaNai k kiļļi k kaļainlāNai dustarāksasasirāmsi chitvā hatavatah, kīrllimai pāļi p pōy piļļaikaļ ellārum pāvai k kaļam pukkār kīrtim gāyantyas satyo gopakanyāh vratānusthānadešam pravistāh veļļi y eLunlu viyāLam uRankiRRu uditaš šukro brhaspatir astamitah, puļļun cilum piNa kān paksiņaš šabdayante. pōlarikkanniNāy puspasaukumāryahārinayane. kuļļa k kuļirak kuļainlu nīrāļālē sarvānga šaityam yathā bhavati tathā avagāhya snānam akrtvā, paļļi k kiļatliyō pāvāy nī naNNāļāl he sālabhanjike tava etādršapuņyadine nidrā kim ucitā kaļļanlavirnlu kalanlu nidrākāpatyam vihāyāsmābhis samyuktā bhavety arthah //14//

XIV. kanyām kāmcit prahātacihnopanyāsapūrvakam udbodhayanti.

unkal puLaikkalai l lõllallu väviyul cenkaLunīr väy nekiLnlu āmpalvāy kūmpiNa kān grhārāmavāpiraktapadmāni vikasitāni kumudamukhāni ca sankucitāni. cenkal polikkuRai vempal lavallavar lankal lirukkõyil vankiluvän põkiNRar, raktadhāturajoranjitavastrās samsārarucim samtvajva maliātapasi pravrttās caturthavarnasthās sannyāsinas svārādhvadevatārādhanam karisvamānāh prāvišan, eńkalai muNNam eLuppuvāN vāy pēcum nankāy eLunlirāy sarvābliyali pūrvam uttliāya asmān uttliāpavisyāmīti vācam pravuniāne sarvāngapūrne uttistha! nānālāy nāvulaiyāy rankotu cakkaram enlun lalakkainaN pankayakkannaNaippata lajjāhīne vānmātrasādhvi śankhacakradhārivipulahastasya puņdarīkāksasya gānāvety arthah //14//

ellë y ilankiliyë he sakhi sukapotasadrsi! iNNam uRankuliyë idānīm api nidrāsīty arthah. cill eNR aLaiyēNmiN evam uktā

XV. anyām gopikām udbodhayanti.

sā prativadati : kalakalam krtvā nāhvayata. nankaimīr polarukiN-RêN he bhāgyavatyah āgacchāmi, evam uktāh prativadanti : vallē y uN kalluraikal panle y uN vāy aRilum vākyacāturyajñāsi pūrvam eva tvadīvavākyavaicitryam jānīmah, evam uktā prativakti : vallīrkal nīnkalē nāNē lāN āyituka vūvam eva vākyacāturyāni jānītha, aham eva tādršībhavāmi. ollai nī polāu uNakk cNNa vērutajuai evam uktāh prativadanti : šīghram āgaccha, tava kim artham pärthakyam, evam uktā prativadati : ellārum pönlārö sarvāh kim āgatāh, evam uktāhp rativadanti : pontār pont ennikkoļ sarvā apy āgatās sandeho 'sti ced āgatva pariganaya. āhvānaprayojanam vadanti : vallāNai koNRāNai māRRārai māRRaLikka vallāNai māyaNai p pāla balavadgajahantāram satrutejobhibhavasamartham āścaryacestitam gātum ity arthah //15//

XVI. sarvā gopakanyā udbodhya militās satyo nandabhayanadvāram āgatya dauvārikam yācante : nāyakaNāy niNRa nanlakōpaNulaina kõnil käppäNé kolitõNRun lõranaväcal käppäNē manikkalavan läl liRaväy gokulanäyakatavä sthitasya nandagopasya divvabhayanapalaka dhyajaprakasamanatoranadyarapalaka maņimayakavātārgaļam apākuru, *āyar ciRumiyarōmukk aRai* paRai māyaN manivannaN neNNalē vāy nērnlāN gopakanyānām asmākam tādvamānavādvavišesam āšcarvacestito nīlamanisamānavarņah krsnah prāg eva dāsyāmīti vācā dattavān. lūyomāy vanlöm luyil eLa p pāļuvāN suptodbodhagānam karisyamānāh prayatās satyo vayam āgatāh vāyāl muNNamuNNam māRRālē u ammā nī istabandhus tvam prathamam vācā na tat praty ācaksva. nēcanilai k kalavai nīkku dvāradrdhabandhādhārakavātam udghātayety arthah //16//

XVII. tato nandabhayanan pravisya nandam yasodam krsnam balarāmañ codbodhayanti. amparamē lannīrē cōRē y aRañ ceyyum perumāN nandakōpālā v

cLunlirāy vastrapāniyānnalaksanadharmasīlāsmatsvāmin nanda-

gopāla uttiṣṭha! kompaNārkk ellān koLuntē kulaviļakkē y emperumāļļi yacōlā y aRivuRāy cancallatāsadṛśanārījanānām sarveṣām utkṛṣṭagopakuladīpabhūte! asmākam svāmini yaśode! uttiṣṭha udbudhyasva! amparam ūļaRulī ōnki y ulak aļanta umpar kōmāNē y uRankāt eLuntirāy antarikṣamadhyam bhitvā unnatya lokān krāntavan nityasūrināyaka nidrām vihāya uttiṣṭha! cempoR kaLalaļi c celvā palalēvā umpiyum nīyum uRankēl raktasvarṇakaṭakavibhūṣitacaraṇa sampatsamṛddha baladeva tvadanujas tvan ca nidrām tyajyatām ity arthaḥ //17//

XVIII. evam udbodhane kṛte 'pi anudbuddham kṛṣṇam udbodhayitukāmāḥ nīlām yācante. unlu malakaļiRRaN ōļāta tōļvaliyaN nanlakōpālaN marumakaļē nappiNNāy pravahanmadajalagajapateḥ parājayarahitabhujabalaśālino nandagopasya snuṣe nīļe! kanlan kamaLun kuLalī kaļai tiRavāy puṣpagandhavāsitakace kavāṭam udghāṭaya. vant enkun kōLi y aLaillaNa kān sarvataḥ dikṣu kukkuṭāś śabdāyante. mātavi p pantal mēl palkāl kuyiliNankaļ kūviNa kān mādhavīmaṇṭape asakṛt kokilasanghāḥ kūjanti. panlār virali y uN mailluNaN pēr pāļa c centāmarai k kaiyāl cīrār vaļai y olippa vanlu tiRavāy makiLnlu kantukavyāptānguliśobhite tvatpriyasya nāmagānāya sauṣṭavayuktavalayena śiñjitaraktāmbujahastena sānandam āgamya dvāram apāvṛṇv ity arthaḥ //18//

XIX. evam udbodhitām api nidrāņām nīļām dṛṣṭvā kṛṣṇam eva prārthayante.

kutlu vilakk eriya stambhadīpesu jvalatsu, kōṭṭukkāl kalṭil mēl dantamayacaraṇamañce, metleNRa pañcacayaNattil mēl ēRi saundaryaśaityamārdavadhāvaṭyaparimaṭalakṣaṇapañcavidhaguṇayuktāyāṃ śayyāyām āruhya, kotlalar pūṅkuLal nappiNNai k koṅkai mēl vaitlu k kiṭanta malarmārpā vāy tiRavāy mañjarīvikasatpuṣpavāsitakacaśālinīṭākucataṭaniveśitaviśāloraska vācaṃ vada. evam udbodhitasya kṛṣṇasyānudbodham nīṭāpratibandhakṛtaṃ manyamānā tām upālabhanti. maitlaṭaṅkaṇniNāy nī y uNmaṇaṭaNai y etlaNai pōtun tuyit eLa v oṭṭāy kāṇ añjanāñcitaviśālanayane tvaṃ tvatpriyasya kṣaṇam api nidrāviratiṃ na sahase. etlaNaiyētum piriv āRRakitlāy āl kṣaṇamātram api tvatpriyāśleṣābhāvaṃ soḍhuṃ na śaknoṣi. āl iti padapūraṇe. taltuvam aNRu takavu nedaṃ nyāyaṃ yuktam api na bhavatīty arthaḥ //19//

XX. punar apy anudbodham kṛṣṇam nīļāñ codbodhayanti. muppatlumūvar amararkku muN ceNRu kappan tavirkkun kaliyē tuyil eLāy devāsurayuddhe trayastrimsatkotidevānām purato gatvā devānām bhayakampanivartakasāmarthyasālin jāgṛhi! ceppam uṭaiyāy tiRaluṭaiyāy ceRRārkku veppan koṭukkum vimalā tuyil eLāy āśritaviṣaye ārjavasālin satrujanabhayadāyin svacchasvabhāva jāgṛhi! evam kṛṣṇam udbodhya nīļām udbodhayanti:

ceppaNNa meNmulai c cevrāy c ciRumarunkul nappiNNai nankāy liruvē tuyil eLāy sampuļasadršavirahāsahamārdavayuktakucašo nādharasūkṣmamadhyame nīļe samastaguṇapūrṇe he śrīḥ tvaṃ jāgṛhi! ukkamum taltoṭiyun tant uN maṇālaNai ippōtē y emmai nīrāṭļu vyajanādīni ca datvā sadya evāsmān yathā tvaṭpriyaḥ snāpayet tathā tvaṃ kurv ity arthaḥ //20//

XXI. punar api kṛṣṇam udbodhya maṅgalaṃ prayuñjānāḥ śaranam upayānti.

ēRRa kalankaļ elir ponki mīl aļippa māRRālē pāl coriyum vaļļal perum pacukkaļ āRRappaļaitlāN makaNē y aRivuRāy godohanārtham upāttāni pātrāni sadyo vivṛddhakṣīrapūrṇāni yathā bhavanti tathā vicchedam antareṇa kṣīradughās sadguṇaśālinīr mahatīr bhūyasīr gāḥ nirupādhikaṃ labdhavato nandagopasya sūno jāgṛhi! āRRamuṭaiyāy periyāy ulakiNil lōRRamāy niNRa cuṭarē tuyil eLāy āśritaviṣaye abhiniveśaśālin mahatvaguṇaśālin loke prakāśamānajyotirmayavigrahayukta jāgṛhi! māRRār uNakku vali lulaint uN vācal kaṇ āRRālu vant uNN aṭi paṇiyum āppōlē pōRRi yām vantōm pukaLnlu śatravo yathā bhujabalanirastārthās tvadgṛhabahirdvāram āgatyāśaktās tvatpādaṃ śaraṇam upayānti tathā maṅgaļāni prayuñjānā vayam api tvatsamīpe śaraṇaṃ gatās tvatkīrtiṃ gāyantya upāgatās smaḥ //21//

XXII. udbuddham kṛṣṇam tadapāṅgavīkṣaṇam prārthayante. aṅkaṇmāñālall arasar apimāNapaṅkamāy vanlu niN paḷḷikkaḷḷiR kīLē caṅkam iruppār pōl talaippeylōm samīcīnapadādipradeśaśālīmahāmaṇḍalādhipatayaḥ nirastābhimānās santo saṃghībhūya tvadīyamañcādhastanapradeśe yathopaviśanti tathā tvadguṇavivaśā bhūtvāgatyāśritās smaḥ. kiṅkiṇivāy c ceyla lāmaraippū p pölē ceṅkaṇ ciRicciRilē y emmēl viLiyāvō daravikasitapuṇḍarīkasadṛśaraktanayanābhyāṃ mandaṃ mandam asmān ālokaya tiṅkaḷum ātilliyaNum eLunt āppōl aṅkaṇ iraṇṭ eṅkaḷ mēl nōkkuliyēl eṅkaḷ mēl cāpam iLantu uditacandrasūryasadṛśābhyām atisundaranayanābhyām asmān paśyasi ced asmadīyāni pāpāni naśyantīty arthaḥ //22//

XXIII. tatalı kṛṣṇena sādaram avalokitālı, hahir nirgatya siṃhāsane upaviṣyāsmadāgamanakāryam kurv iti prārthayante. māri malai miLañeil maNNik kiļanl uRaṅkum cīriya ciṅkam aRivuRRu t lī viLillu vēri mayir poṅka veppāļum pērntu taRi mūri nimirntu muLaṅki p puRappaļļu pētarumāppēlē giriguhāyām samyaksupto mahān siṃhaḥ prabuddhas san analasadṛṣanayane unmīlya gandhavatsuromasūdgacchatsu sarvataṣ calitvā romāṇi viddhūya gātraṃ viniyamyonnamayya garjitvā nirgatya yathā āyāti tathā nī pūvaippūvaṇṇā v uN kōyil niNR iṅṅaNē pēnt aruļi k kōppuļaiya cīriya ciṅkācaNatlirunlu yām vanta kāriyam

ārāynlu atasīsamānavarņa tvam tvadīyaśrīmandirād ito nirgatyāgatya sarvalakṣaṇasaṃyuktaśrīmatsiṃhāsane upaviśyāsmadāgamanakāryaṃ vicārya aruļ kṛpāṃ kurv ity arthaḥ //23//

XXIV. tatah simhāsanopaviṣṭam kṛṣṇam ālokya maṅgalāni prayuñjante.

aNRi vv ulakam aļantāy aļi p $\bar{o}RRi$  pūrvam imān lokān ākrāntavatas tava caraņau jayatām ! ceNR anku t teNNilankai  $ceRR\bar{a}y$  tiRal  $p\bar{o}RRi$  tatra dakṣiṇalankāyān gatvā tān nasitavatas tava sāmarthyam jayatu ! poNRa c cakaļam ulaillāy pukaL  $p\bar{o}RRi$  nāsayitum sākaṭāsuram caraṇena tāḍitavataḥ kīrtir jayatu ! kaNRu  $kuṇil\bar{a}$  v eRintāy kaLal  $p\bar{o}RRi$  vatsam eva gāṇīkṛtvā kapitthaphaleṣūt-kṣiptavataḥ tava caraṇau jayatām ! kuNRu  $kuṭaiy\bar{a}$  v eṭutlāy kuṇam  $p\bar{o}RRi$  govardhanagirim chatratvenoddhṛtavatas tava chatratāpādakatvaguṇo jayatu ! veNRu pakai keṭukkum niNkaiyil  $v\bar{e}l$   $p\bar{o}RRi$  satrūn vijitya vairaniryātanakārītvatkarastham āyudham jayatu ! eNR eNR uN  $cevakam\bar{e}$  ēlli p paRai  $koļv\bar{a}N$  iNRu  $y\bar{a}m$   $vanl\bar{o}m$  iranku sarvakālam tvadapadānam eva stutvā vratopakaraṇam vādyaviseṣam dhmātukāmā idānīm samāgatās smaḥ tato dayām kurv ity arthaḥ |/24|/

XXV. evam mangalāni prayujya śrīkṛṣṇa asmanmanorathapūraṇāya vṛtas tvam tathaiva kartum icchasi ced vayam kṛtārthā bhavemeti vadanti.

orutti makaNāy p piRantōriravil orutti makaNāy oļitlu vaļara t tarikkilāN āki t tāN tīnku niNainta karuttai p piLaippillu k kañcaN vayiRRil nerupp eNNa niNRa neļumālē y uNNai y aruttitlu vantōm devakyā putratvena utpannas tasyām eva rātryām yaśodāputratvam prāpya saṃvardhamānaḥ tadasahamānataya jighāṃsataḥ kaṃsasyābhiprāyam anyathā kṛtvā tasya jaṭhare analasamānatayā sthitavan āśritaviṣaye dīrghavyāmohaśālin tvāṃ prārthayamānā āgatāḥ. paRai taruti y ākil tiruttakka c celvamuň cēvakamum yām pāṭi varuttamum tīrntu makiLntu vratopakaraṇaṃ dadāsi cet śriyaḥpatitvocitasaṃpado vīracaritrāṇi ca stutvā khedāpagamena sukhitā hṛṣṭāś ca bhavemety arthaḥ //25//

XXVI. pūrvaprārthitapaRaisabditavādyavisesamātrapradānapravrttam srīkrsņam ālokya tatkatāksitāh sabdādivratopakaranāni yācante.

mālē maņivaņņā mārkaLi nīrāļuvāN mēlaiyār ceyvaNakaļ vēņļuvāNa kēļļiyēl āśritaviṣayavyāmohaśālin maņisamānavarņa mārgaśīrṣe māse siṣṇāsubhiḥ pūrvakair ācaritam apekṣitopakaraṇaṃ bhavān na śrutavān kim iti pṛṣṭe, itaḥ pūrvaṃ mayā na śrutam adhunā bhavadbhir uktaṃ cet, śroṣyāmīty atrāha. ñālatlai y ellām naluṅka muralvaNa pāl aNNa vaṇṇall uN pāncacaNNiyamē pōlvaNa caṅkaṅkal pōyppāļuṭaiyaNavē cālapperum paRaiyē pallāṇṭicaippārē

kölavilakkē koļiyē rilāNamē sarvajagatprakampanadhvaniyuktakşīrasamānavarņapāňcajanyasādṛšyayuktāš šaṅkhāḥ atimahān vādyavišeṣaš ca maṅgaļagāyakavišeṣāš ca bhāsamānašobhanadīpāḥ uparidhriyamāṇaṃ vitānaṃ cety arthaḥ. āliN ilaiyāy aruļ vaṭapatrašāyin sarvaṃ prayacchety arthaḥ //26//

XXVII. vratānuṣṭhānasamanantarabhāvīpsitam yācante. kūṭārai velluñ cīr k kōvinlā anāśritābhibhāvakaśauryaśālin govinda, uNRaNNai p pāṭi p paRai koṇṭu tvām gītvā vratopakaraṇaṃ sarvaṃ saṃpādya, nāṭu pukaLum pariciNāl naNRāka yām peRu sammānam sarvajanaślāghanīyasaṃbhāvanārūpeṇāsmābhiḥ prāptavyān bahumānān vijñāpayāma ity arthaḥ. cūṭakamē lōṭvaṭaiyē tōṭē cevippūvē pāṭakamē y eNRanaiya palkalaNum yām aṇivōm hastakeyūrakuṇḍalakarṇāvataṃsapādakaṭakādirūpāṇi sarvāṇyābharaṇajālāni dhāryāṇi. āṭai y uṭuppōm paṭṭāṃbarañca dhāryam. alaN piNNē pāRcōRu mūla ney peytu muLankai vaLivāra kūrparapravahādājyapracchannakṣīrānnaṃ bhojyam ity arthaḥ kūṭi y iruntu kuṭirnlu saṅghībhūya sthitvā hṛṣṭair ity arthaḥ bhoktavyam ity arthaḥ //27//

XXVIII. itah param vācikāpacāram kṣamasveti prārthayante. kaRavaikaļ piN ceNRu kāNañ cērnl uṇpōm gosaṃgham anuṣṛṭya kānanaṃ prāpya vanyāni bhuñjāmahe. aRiv oNRum illāla vāykkulalt uNRaNNai p piRavi perunlaNai puṇṇiyam yām uļaiyōm jñānalavaśūnyagopakule tvadāvirbhavahetubhūtapuṇyamātraśālinyo vayam. kuRai v oNRum illāla samastaheyarahita, kōvintā vuNRaNNōļ uRavēl namakk ink oLikka v oliyālu govinda ayaṃ tāvakīnasaṃbandho vāryamāṇo 'pi durvāraḥ. aRiyāla piḷḷaikalōm aNpiNāl uNRaNNai ciRupēr aLaillaNavum cīRi y aruṭlālē ajñabālišajanair asmābhih snehavašaprayuktaiḥ nandasūnumātulasutādišabdāhvānaiḥ kopo na kāryaḥ. iRaivā nī lārāy paRai sarvasvāmin asmadabhilaṣitaṃ vratopakaraṇaṃ prayacchety arthaḥ |/28/|

XXIX, svābhilaşitam viśrāntipadam param prayojanam prārthayante.

ciRRañ ciRukālē vant uNNai cēvill uN poR Rāmarai y aļiyē pōRRum poruļ kēļāy manahprasādayogye samīcīne prātahkāle āgatya tvām praņamya tvatpādāravindastuteh phalam śṛṇu. peRRam mēyll uṇṇuṅ kulalliR piRanlu nī kuRRēval eṅkaļai k koļļāmaR pōkālu gocaraṇopajīvikule prasūtasya tava iha janmani asmadīyakaiṅ-karyasvīkaraṇaṃ na nivāryatas tavānivāryam iti bhāvaḥ kiṃ tad ity atrāha: iRRaip paRai koļvāN aNRu kāṇ kōvindā he govinda vratopakaraṇavādyaviścṣam ādātukāmā na bhavāmaḥ kin tarhi yācanīyam ity atrāha: eRRaikkum ēLēL piRavaikkum uN taNNōṭ uRRōmē y āvōm uNakkē nām āṭceyvōm maRRai naṅ

 $k\bar{a}manka!$   $m\bar{a}RRu$ itah param sarveşu janmasu tvatsvāmikā eva bhavāmah tavaiva kainkaryam karavāmah, asmākam viṣayāntaraspṛhām nivartayety arthah //29//

XXX. itah param prabandhasya preksayadupadeyataprayojakam vaktrvailaksanyam phalavailaksanyañ caha. vankak kalal kalainla mätavaNai k kēcavaNail tinkallirumukatlu c cēviLaiyār ceNR iRainci ankap paRai konļa v āRRai naukāviharanayuktam samudram mathilavantam laksmīvallabham kṛṣṇam candramukhyas samīcīnābharanayuktāh kanyāh gatvāśritya tato vratopakaranam lebhira ity etat kathanibandhanarupam. ani puluvai p painkamala l lan leriyal pallarpirāN kōlai coNNa cankattamiLmālai muppalun lappāmē bhūlokālankārabhūtaśrīvilliputtūrvāsinyā vikasitakamalamālādhāriśrīvisnucittatanayayā śrīgodayā pranītam sabdārthasubhasamyuktam mālāvadbhogyabhūtam trimsadgāthātmakam drāmidabhāsāprabandham ity arthah / kamalamālādhāritvam brāhmanajātyucitatvāt kavisamayasiddham abhipretya tathoktir iti drastavyam / lappamē y inkupparicurai p pār īr irantu mālvarai t tōl cenkat tirumukattu c celva t tirumālāl enkun tiruvarul peRRiN puRuvar avaikalyenāsmin loke anena prakārenādhītavantaš ca dīrghaparvatasadršacaturbhujašālinā pundarīkanayanālankrtamukhena ubhavibhūtyaisvaryasālinā laksmīvallabhenānugrhītā iha cāmutra cānandino bhavantīty arthah //30//

iti śrīrangarāmānujavyākhyā sampūrņā //

## COMMENTAIRE PERPÉTUEL SANSKRIT PAR ŚRĪRANGARĀMĀNIJASVĀMI

I. Là tout d'abord, les pastourelles, prêtes à se baigner en Mārgaśīrṣa, appellent les compagnes qui ont l'intention de se baigner.

mārkaLittinkaļ: « Parmi les mois je suis mārgašīrṣa » [Bh. G. X.35], c'est le mois célébré ainsi.

mali niRainla, nal, nāļ, āl: c'est le jour bénéfique de la Lune à sa pleine croissance. « $\bar{a}l$ » est un remplissage de vers.

«[nal] nāl » est le bon jour pour cela, tel est le sens.

nīrāļa pōluvīr pōlumiNō: que celles qui vont se baigner aillent! nēr iLaiyīr: comblées de parures sans défauts.

cīr malkum āyppāļi celva c ciRumīrkāļ: jeunes filles des pasteurs heureuses d'habiter le Gokula riche de puissance.

kīrvēl koļun toLilaN nanlakōpaN kumaraN: le fils du pasteur Nanda, à l'action terrible sous forme du rejet des ennemis provoqué par son arme aiguë.

ēr ārnta kaṇṇi yacōtai y iṭañciṅkam: lionceau de Yaśodā aux yeux pleins de beauté.

kārmēNi: de corps sombre comme un nuage.

cenkan: aux yeux rouges. kalir maliyam pōl mukallāN: pourvu d'un visage pareil par le rayonnement au Soleil et à la Lune.

nārāyaṇaNē: Nārāyaṇa même. namakkē: pour nous qui l'avons pour unique refuge.

paļinlu paRai laruvāN: quand on se sera dévoué, il donnera l'instrument de vœu. paRai: sorte d'instrument de musique.

păror pukaLa: quand les gens qui se trouvent sur la Terre sont des bons qui louent, tel est le sens.

 $\bar{e}l$ : pour compléter le vers.  $\bar{o}r$  em  $p\bar{a}v\bar{a}y$ : unique est notre vœu, tel est le sens.

II. Elles indiquent le fruit des actes.

 $vaiyallu\ v\bar{a}Lv\bar{\imath}rkal$ : Eh! personnes livrées aux jouissances du monde terrestre!

nāmum...: écoutez l'ensemble des choses à faire par nous, gopī exemptes d'autres choses à faire, convenant au vœu que nous devons accomplir.

pāRkalalul...: après avoir loué les pieds de l'Homme suprème endormi sur l'océan de lait avec grande immobilité ou douceur, ney unnom...: nous ne boirons pas ce qui est contraire à ce vœu: ghī, lait, etc..., nāļkālē...: nous étant baignées à chaque aurore. mai illu...: nous ne ferons pas d'onctions aux yeux, ni de port de guirlandes dans les cheveux, ceyyatāNa...: nous ne ferons pas de choses à ne pas faire, nous ne nous rendrons pas auprès de gens qui écoutent les médisances de forme méchante et les rudesses et nous ne les leur serons pas entendre. Pour faire connaître que la viciosité de la médisance du délateur est supérieure par rapport à faire ce qu'il ne faut pas faire, on en fait mention séparée. aiyamum...: après avoir donné jusqu'à l'accomplissement du vœu. autant qu'on le peut, le don à faire aux gens malheureux et le don en aumône, uyyum..: ayant jugé bienheureuse la réalisation du retour à la vie, on peut s'établir avec la félicité, tel est le sens. ēlērempāvāy: comme précédemment. — Même si, par l'abstention de ce qui est à ne pas faire, par le don en aumône, etc... il y a réussite par rapport à la sinalité de l'homme même par les gens qui ne font pas de vœu, pourtant il y a aussi, pour ceux qui observent un vœu, réussite quant à celui-ci parce que le vœu a un but, et aussi réussite du but de l'homme. Pour celui qui s'abstient de parler contrairement à la norme, c'est comme [s'il atteignait] le but du sacrifice par l'étude du sujet du sacrifice.

III. Elles disent le fruit du vœu.

 $\bar{o}nki\ldots$  après avoir loué les noms de l'Homme suprême qui a franchi les mondes en s'étant grandi,  $n\bar{a}nkal\ldots$  une fois le bain pris en déclarant notre vœu accompli par nous ;  $l\bar{i}nku\ldots$  les pluies apaisent les calamités, il pleut trois fois par mois.  $\bar{o}nku\ldots$  les poissons dansent en circulant au milieu des grandes moissons croissantes.  $p\bar{u}m\ldots$  dans de charmantes fleurs de lotus les abeilles douées de beauté dorment.  $pukku\ldots$  une fois entrées à l'étable, quand leurs bons pis gonflés de lait sont traits sans interruption par les vachers les saisissant de leurs mains, les vaches opulentes remplissent la cruche.  $n\bar{u}nk\bar{u}la\ldots$  il y a une prospérité illimitée, plantureuse. Tel est le sens.

IV. Elles prient Parjanya [le Nuage] qui doit combler leur vœu.  $\bar{a}li...$  par le  $\bar{a}li$  [« cercle »] signifiant l'Océan est indiquée l'extension. Eh! Parjanya qui apporte la pluie sur l'orbe [du monde]. oNRu... toi, accorde bien une chose!  $\bar{a}Li$  y ul... entre dans l'océan, mukanlu... ayant pris de l'eau, élève-toi doucement, uLi... ayant la figure du Bienheureux être qui est la raison d'être de l'émanation [du monde], étant pourvu d'un corps noir.  $p\bar{a}Li...$  ayant de beaux bras forts, étant pourvu d'éclairs comme

Sudarsana (le disque) qui est dans la main de Padmanābha, valampuri... ayant un grondement continuel comme [la conque] Pāncajanya,  $t\bar{a}L\bar{a}k\bar{e}$  sans arrêt,  $c\bar{a}rinkam...$  comme la pluie de flèches lancées par [l'arc] Śārnga.  $v\bar{a}La...$  fais pleuvoir sur la surface de la Terre pour revivisier le monde.  $n\bar{a}nkalum...$  pour nous baigner joyeusement en mārgaśīrṣa.

V. Elle dit que la connaissance du Bienheureux, devenue partie intégrante de ce vœu n'est pas seulement l'instrument du vœu, mais qu'elle supprime tous les péchés qui sont obstacles à l'atteinte du Bienheureux.

māyaNai...: celui dont les actes sont des prodiges, maNNu...: le héros de l'inébranlable Mathurā du Nord, tūya...: qui habite le gué sacré de la Yamunā aux grandes eaux pures, āyar...: lampe de pierre précieuse apparue dans le Gokula, tāyai...: Dāmodara qui a procuré le renommée au sein de sa mère, tūyōmāy...: nous étant approchées étant pures, tūmalar...: nous étant inclinées en offrant des fleurs pures, vāyiNāl...: si en louant de parole nous pensons avec l'esprit, pōya...: les péchés passés, présents et à venir, tūyiNil...: doivent être brûlés comme coton jeté au feu. ceppu: donc récitons ses noms, Tel est le sens.

VI. Ayant ainsi exposé les détails d'exécution du vœu et son fruit, s'employant à éveiller une autre jeune fille endormie, après avoir indiqué les choses qui accompagnent chaque aurore, elles éveillent une fille des pasteurs: pullum...: les oiseaux chantent. pull araiyaN...: n'entendez-vous pas la grande résonance des blanches conques d'éveil qui sont allées au temple du Bienheureux Seigneur roi de l'Oiseau? pillāy eLuntirāy: Eh! petite lève-toi. pēy...: Ayant bu le poison du sein de la démone, kalla.... pour démolir le faux chariot l'ayant heurté du pied, vellallu... la Cause du monde dormant sur Sesa sur l'océan de lait, ullattu... quand elle est fixée dans le cœur de ceux qui pratiquent la méditation et des yogin, mella... la grande voix de ceux qui disent bien haut «Hari! Hari!» quand elle entre dans le cœur de ceux qui l'entendent, répand la béatitude. Tel est le sens. Par là est indiqué que pour ceux qui ont l'inclination vers le Bienheureux, il y a à mettre en œuvre la même inclination à l'égard de ceux qui sont capables de cette inclination vers Lui.

VII. Elles éveillent l'autre jeune sille endormie.

kīcu... Eh! petite égarée! n'entends-tu pas les multitudes de cris partout poussés des mainates réunies les unes aux autres? kācum... tandis que les bracelets et les autres ornements résonnent, kai pērllu agitant les mains, vāca(m) naRun kuLal ācciyar par les pastourelles aux chignons fleurant le parfum des fleurs.

mattiNāt... n'entends-tu pas les cris des caillés que fait bruire le barattage? nāyaka... Eh! joyau de fille! nārāyaṇaN... Est-ce que tu dors même en entendant le chant de Śrīkṛṣṇa avatar de Nārāyaṇa? tēcam... Eh! radieuse! ouvre la porte!

Par cela est indiqué l'éveil mutuel qui est à faire par les Bhāgavata selon la méthode qui s'exprime dans le Bhagavadviṣaya (TiruvāymoLi et commentaires) où il est dit : « S'éveillant mutuellement. »

VIII. Elles éveillent la jeune fille.

 $k\bar{\imath}L\dots$  l'Orient pâlit, erumai... les bufflesses envoyées brouter leur nourriture matinale ont été dispersées de toutes parts.  $mikkulla\dots$  Toutes les jeunes filles des vachers sauf toi.  $p\bar{o}v\bar{a}N\dots$  sont désireuses de partir, nous, empêchant de partir celles qui partent, nous sommes venues t'appeler.  $k\bar{o}lukulam\dots$  ê espèce de maniérée qui aime tant te baigner, lève-toi!  $p\bar{a}l\bar{\iota}\dots$  ayant chanté le Bienheureux, ayant reçu l'instrument du vœu,  $m\bar{a}$   $v\bar{a}y\dots$  si nous saluons Celui qui a déchiré la bouche du cheval, Qui a tué les lutteurs, le Dieu Premier des dieux, il aura pitié en disant «Ah! Ah!» et il prendra en considération notre bien-être. Tel est le sens.

IX. Elles éveillent l'autre.

lūmanimāļallu: dans la maison de rubis parfait, cuRRum... tandis que les lampes brûlent de toutes parts, lūpam... que le parfum de l'encens se répand, luyil... couchée sur une belle couche,  $m\bar{a}m\bar{a}N...$  Eh! cousine! manikkalavan... ôte le verrou de la porte de rubis. — La voyant endormie bien qu'elles l'aient appelée ainsi, elles disent à sa mère:

māmīr... Eh! tante, éveille cette tienne fille! Ta fille est-elle idiote? on sourde? Sinon, elle est totalement sous l'empire du Sommeil! Est-ce qu'elle est envahie par des bavardes? Ou son éveil est-il empêché par des charmes par les diseurs des charmes pour un long sommeil? māmāyaN...: « Toi qui as la grande Illusion, Mādhava, Vaikuntha!» récite ainsi les noms divers pour l'éveiller. Tel est le sens.

X. Elles réveillent l'autre, leur parente.

nōRRu... « ayant observé le vœu nous en obtiendrons le fruit » pense la femme. maRRamum... même en n'ouvrant pas la porte, comment se fait-il qu'elles ne répondent pas ?  $n\bar{a}RRa...$  loué par nous, Nārāyaṇa à la tête parée de la tulasī qui embaume donnera l'instrument du vœu.  $punniyaN\bar{a}l...$  Kumbhakarṇa, pourtant tombé dans la gueule de la mort jadis, quand il eût été vaincu par Rāghava attaché au Bon Ordre, t'a-t-il donné son sommeil ?  $\bar{a}RRa...$  Eh! toi qui es totalement au pouvoir de som-

meil excessif! arunkalamē... toi qui es l'ornement du sexe féminin! tīRRamāy... aie du discernement, viens et ouvre la porte. Tel est le sens.

XI. Elles réveillent l'autre.

kaRRu... de ceux qui ont le bonheur de traire de nombreux troupeaux de vaches ayant des veaux,  $ceRR\bar{a}r...$  de ceux qui, pour repousser les forces des adversaires font front puis engagent le combat, kuRRam... des pasteurs sans reproche Fille de famille, Liane d'or! puRRaravalkul dont le sexe est un chaperon du serpent qui habite les termitières (cobra),  $puNamayil\bar{e}...$  Eh! paonne de la djangle!  $p\bar{o}lar\bar{a}y...$  viens! cuRRaltu... tandis que les proches et les amies, venues et entrées dans ta cour chantent les noms de Kṛṣṇa sombre comme un nuage,  $ciRR\bar{a}l\bar{e}...$  pour toi, femme heureuse, quel motif y a-t-il d'être sans occupation du corps et sans occupation de la parole? Tel est le sens.

XII. Elles éveillent la jeune fille.

kaNaillu.... ô cadette des pasteurs qui prospèrent par le bonheur éminent qui se marque par le fait qu'ils sont les maîtres de maisons boueuses des aspersions du lait véhiculé par le pis des bufflesses ayant récemment vêlé, qui sont pleines de tendresse pour leurs bufflons, qui mugissent en pensant à ces bufflons. paNi l'alai... tandis que la rosée tombe sur [notre] tête, et que nous nous trouvons au bord de la véranda de la porte extérieure, ciNallināl... pendant que sont chantés les exploits de Rāma doux au cœur, tout autres que quand il a, en colère, vaincu le roi de la Lankā du Sud, tu ne remues même pas la lèvre. iNi... à présent lève-toi! Quel est ce grand sommeil? aNaillilla... tandis que les voisins connaissent la puissance de ton sommeil. Tel est le sens.

XIII. Elles éveillent la jeune fille.

puḷḷiN... de Celui qui a déchiré la bouche de l'oiseau, pollā... qui, en coupant les têtes du vil rākṣasa, l'a tué, kīrllimai... les bonnes filles de pasteurs en chantant la gloire sont entrées dans le lieu de l'établissement du vœu. veḷḷi... Vénus est levée, Jupiter couché. puḷḷuñ... les oiseaux font du bruit. pōlari... toi dont les yeux l'emportent par la délicatesse sur les fleurs. kuḷḷa... comme tu es couchée de tout ton long, ainsi tu n'as pas pris de bain après avoir plongé, paḷḷi... Eh! maniérée! à quoi rime ton sommeil en un pareil jour bénésique? kaḷḷam... abandonnant le vice du sommeil, joins-toi à nous! Tel est le sens.

XIV. Elles éveillent la jeune sille après avoir évoqué les signes de l'aurore.

unkal... Les lotus rouges de l'étang du jardin de la maison

sont épanouis et les corolles des lotus blancs sont fermées. cenkal... les renonçants de la quatrième classe, aux vêtements teints de poudre de matière rouge, engagés dans la grande ascèse après avoir rejeté le goût pour la transmigration, ont entrepris de faire l'adoration de la divinité qu'ils ont à adorer. enkalai... toi qui a donné à toutes ta parole qu'étant levée la première tu nous ferais lever, toi qui as la plénitude de tes membres, lève-toi! nāṇālāy... éhontée! bonne rien qu'en paroles, chante Celui dont les grands bras portent la conque et le disque, Celui qui a des yeux de lotus rouge (cf. note I.6)! Tel est le sens.

XV. Elles éveillent l'autre pastourelle.

ellē.... Eh! amie pareille à une jeune perruche! iNNam.... même à présent, est-ce que tu dors? Tel est le sens. cill... ainsi interpellée, elle répond : n'appelez pas en faisant du tapage! nankaimīr... Eh! vous qui avez le bonheur! je sors. Ainsi interpellées elles répondent : vallē.... Tu es celle qui sait être forte en paroles. C'est d'avance que nous connaissons la variation de ta parole. Ainsi interpellée, elle répond : vallīrkaļ.... c'est vous qui savez être fortes en paroles et c'est moi qui suis telle! ollai.... Ainsi interpellées, elles répondent: Arrive vite, qu'as-tu à différer? — Ainsi interpellée, elle répond : ellārum.... Est-ce que toutes sont arrivées? — Ainsi interpellées, elles répondent : pōnlār.... Toutes sont arrivées, si tu as un doute, arrive et compte! Elles disent le motif de l'appel : vallāNai... pour chanter Celui qui a tué l'éléphant puissant, qui est capable de dominer le rayonnement des ennemis, dont les actes sont des prodiges. Tel est le sens.

XVI. Toutes les pastourelles, étant rassemblées pour éveiller, étant arrivées à la porte de la maison de Nanda, prient le portier.  $n\bar{a}yakaN\bar{a}y...$  ò gardien de la divine maison du pasteur Nanda établi comme guide du Gokula, ò gardien de la porte de l'arcade où paraît l'étendard enlève le verrou du vantail à pierreries.  $\bar{a}yar...$  à nous jeunes pastourelles, Celui dont les actes sont des prodiges, qui a le teint pareil au saphir, Kṛṣṇa vient de donner sa parole qu'il donnerait l'espèce d'instrument de musique qu'on frappe.  $l\bar{a}y\bar{o}m\bar{a}y...$  nous sommes arrivées pures devant faire le chant d'éveil de l'endormie.  $v\bar{a}y\bar{a}l....$  toi, allié de prédilection, ne parle pas d'abord contre cela.  $n\bar{e}canilai...$  ouvre le vantail tenu par le ferme lien de la porte. Tel est le sens.

XVII. Ensuite, étant entrées dans la maison de Nanda, elles éveillent Nanda, Yaśodā, Kṛṣṇa et Balarāma. amparamē... Notre Seigneur voué au Bon Ordre dont la marque est qu'il y a vêtement, eau et nourriture, pasteur Nanda, lève-toi!

kompaNārkku... Lumière de la famille des pasteurs qui te distingues entre toutes les femmes pareilles à des lianes ondulantes, Notre maîtresse Yaśodā, lève-toi, réveille-toi! amparam... Toi qui as franchi les mondes en t'étendant, fendant le milieu du ciel, ô Guide des sages perpétuels, abandonnant le sommeil, lève-toi!

 $cemp\bar{o}N...$  Toi qui as les pieds ornés d'anneaux d'or rouge, ô comblé de bonheur, Baladeva, que toi et ton cadet abandonniez le sommeil. Tel est le sens.

XVIII. Bien que l'éveil eut été fait ainsi, voulant éveiller Kṛṣṇa non éveillé, elles prient Nīlā.

unlu .... O Nīļā, belle-fille du pasteur Nanda plein dans ses bras invaincus de la force d'un maître-éléphant dont coule l'humeur d'ivresse, kanlam... toi dont la chevelure est parfumée du parfum des fleurs, ouvre le vantail. vanlu... de toutes parts dans les directions de l'espace les coqs font leur bruit. mālavi... sur la véranda à mādhavī (Hiptage madblota Gaernt. appelée à Pondichéry « délice des bois ») souvent les groupes des coucous chantent. pantār... belle dont les doigts sont distendus par une balle à jouer (kanluka dans le texte pour kanduka), pour chanter les noms de ton bien-aimé, arrivée joyeusement, de ta main [pareille au] lotus rouge, tintant de ton beau bracelet, ouvre la porte. Tel est le sens.

XIX. Voyant Nīļā endormie quoique ainsi incitée au réveil, c'est Kṛṣṇa qu'elles prient.

kullu... tandis que brûlent les lampes à pieds, kōllukkāl... sur le lit aux pieds d'ivoire, melleNRa... étant monté sur la couche douée des qualités de cinq sortes qui se caractérisent par la beauté, la fraîcheur, la douceur, la blancheur et le parfum, kollalar... toi sur la vaste poitrine de qui empiète le bout de sein de Nīļā à la chevelure parfumée de fleurs épanouies en bouquet, prononce une parole! — Pensant que l'absence d'éveil de Kṛṣṇa ainsi incité à l'éveil est dûe à l'opposition de Nīļā, elles s'en prennent à elle: mai t laṭan... Toi qui as de grands yeux fardés, tu ne supportes pas que cesse même un instant le sommeil de ton bien-aimé. ellaNaiyēlum... ne fût-ce même qu'un instant, tu ne peux pas souffrir d'être sans l'embrassement de ton bien-aimé. āl est pour compléter le vers. latluvam... ce n'est pas la justesse et ce n'est pas convenable. Tel est le sens.

XX. Elles incitent de nouveau à l'éveil Kṛṣṇa non éveillé et Nīļā.

muppallumūvar... Dans le combat des dieux et des asura, ayant pris la tête des trente-trois dizaines de millions de dieux, toi qui

as été capable d'arrêter le tremblement de crainte des dieux, éveille-toi! ceppam... Toi qui es la droiture même à l'égard de tes protégés, qui donnes la crainte à la gent ennemie, dont l'être propre est limpide, éveille-toi! — Ayant ainsi incité Kṛṣṇa à l'éveil, elles incitent à l'éveil Nīļā: ceppaNNa.... Toi dont les seins pareils à des coupes sont d'une douceur dont il est impossible de se détacher, dont la lèvre est pourprée, dont la taille est fine, ô Nīļā pleine de toutes les qualités, eh! Fortune! éveille-toi! ukkamum... après avoir donné les éventails, etc..., tout de suite, comme ton bien-aimé peut faire baigner, fais de même pour nous. Tel est le sens.

XXI. Ayant de nouveau incité Kṛṣṇa à l'éveil entamant une adresse de bonheur, elles viennent prendre le refuge.  $\bar{e}RRa\dots$  ô fils du pasteur Nanda qui a acquis honnêtement de grandes vaches plantureuses pleines de bonnes qualités, qui donnent le lait sans interruption de telle façon que sont bientôt remplis de lait débordant les pots présentés pour la traite, éveilletoi !  $\bar{u}RRamulaiy\bar{a}y\dots$  ô toi qui es plein de sollicitude à l'égard de ceux qui se sont réfugiés en toi, qui es plein de la qualité de grandeur, qui es doué d'une forme faite de la lumière apparaissant dans le monde, éveille-toi.  $m\bar{a}RR\bar{a}r\dots$  de même que les ennemis, perdant le sens de la force de leurs bras, en arrivant à la porte extérieure de ta demeure, impuissants prennent le refuge à ton pied, de même nous aussi combinant des actions de bonheur, nous avons pris refuge près de toi, nous sommes venues chantant ta gloire.

XXII. Elles sollicitent de Kṛṣṇa éveillé son coup d'œil de côté.

ankan.... comme les rois du grand cercle de celle (la Terre) qui est pleine d'endroits de séjour adéquat, etc..., leur orgueil perdu, s'étant assemblés approchent au bas de ton lit, de même, sujettes de tes qualités, nous sommes arrivées et prenons refuge. kinkiṇi-vāy... Qu'il nous regarde tout nonchalamment de ses deux yeux rouges comme le lotus aux pétales épanouis! linkalum... si tu nous regardes de tes deux yeux excessivement beaux, pareils à la Lune et au Soleil levés, nos péchés disparaissent. Tel est le sens.

XXIII. Ensuite, considérées avec soin par Kṛṣṇa, elles le prient de sortir, de se placer sur un trône et de rendre efficace leur acte d'être venues.

māri.... Comme le grand lion tout endormi dans une grotte de montagne, s'éveillant, ayant ouvert ses yeux pareils au feu, tandis que se hérissent ses beaux poils odorants, ayant secoué

ses poils en les remuant en tous sens, ayant étiré ses membres, ayant rugi, étant sorti, arrive, de même, toi au teint pareil à [la fleur bleue du] lin, sorti de la demeure, étant arrivé, t'étant placé sur un trône fortuné pourvu de toutes les caractéristiques, considérant l'acte de notre venue, aruļ... aie pitié! Tel est le sens.

XXIV. Ensuite, s'adressant à Kṛṣṇa assis sur le trône elles entonnent des adresses de bonheur. aNRi... De toi qui jadis a franchi ces mondes-ci que triomphent les pieds! ceNRu... De toi qui, étant allé à la Lańkā du Sud, l'as détruite, que triomphe la force! poNRa... De toi qui as frappé du pied pour le détruire l'asura-chariot que triomphe la renommée! kaNRu... De toi qui as lancé sur les fruits de Feronia le veau transformé en  $g\bar{a}na$  (?) que triomphent les pieds! kuNRu... De toi qui as soulevé le mont Govardhana en guise de parapluie, que triomphe la qualité d'être parapluie et d'être support! veNRu... Quand elle a vaincu les ennemis, que triomphe l'arme qui est dans ta main de redresseur de l'inimitié! eNR... Ayant loué tout le temps ta prouesse, désireuses de souffler dans la sorte d'instrument de musique qui est l'instrument du vœu, à présent nous sommes venues, aie donc pitié! Tel est le sens.

XXV. Ayant ainsi entonné des adresses de bonheur, elles disent : « ô Śrīkṛṣṇa, tu es choisi pour combler notre désir, si tu veux faire ainsi, puissions-nous avoir notre intention réalisée. orutti... né comme fils de Devakī, après être la nuit même devenu fils de Yaśodā, en grandissant tu as altéré l'humeur de Kaṃsa désireux de te tuer parce que ne pouvant supporter cela, tu as été comme un feu dans son ventre, toi qui à l'égard de tes protégés est plein de longue miséricorde. Nous sommes venues suppliantes. paRai... si tu donnes l'instrument du vœu, chantant la louange du bonheur de Celui qui est digne d'être l'époux de la Fortune et ses exploits de héros sans nous lasser, nous serons heureuses et joyeuses. Tel est le sens.

XXVI. S'adressant à Kṛṣṇa disposé à donner seulement la sorte d'instrument de musique appelée paRai précédemment demandée, bénéficiant d'un coup d'œil de lui, elles demandent les instruments du vœu, à commencer par le son. mālē.... « Toi qui es plein d'aveugle miséricorde à l'égard de tes protégés, toi qui as un teint pareil au saphir, Seigneur, n'as-tu pas entendu dire quel est l'appareil nécessaire employé par les précédentes qui ont voulu se baigner au mois de mārgašīrṣa? » Interrogé ainsi il dit sur le champ: « Jusqu'ici je ne l'ai pas entendu dire, si maintenant, mesdames, vous le dites, j'écouterai. » ñalallai.... des conques

pareilles au Pāñcajanya couleur de lait dont la résonance fait trembler le monde entier, une sorte d'instrument de musique très grand, des sortes de chanteurs d'adresses de bonheur, de belles lampes pareilles au Soleil, un [emblème] hissé et une plate-forme. Telle est l'affaire. āliN... ô toi qui es couché sur la feuille de banian, accorde tout! Tel est le sens.

XXVII. Elles demandent ce qu'il est désiré qu'il y ait aussitôt après l'accomplissement du vœu.

 $k\bar{u}l\bar{u}rai...$  ô Govinda plein de l'héroïsme qui subjugue ceux qui n'ont pas pris refuge en toi, uNRaNNai... t'ayant chanté, ayant obtenu tout l'attirail de vœu,  $n\bar{a}lu...$  nous indiquerons les nombreux honneurs que nous devrons obtenir sous la forme d'hommages estimables de tout le monde. Tel est le sens.  $k\bar{u}lakam\bar{e}...$  bracelets, anneaux, ornements d'oreilles, anneaux de pieds, etc..., toutes les multitudes de parures sont à porter.  $\bar{a}lai...$  et l'écharpe est à porter. alaN... du riz au lait, couvert de ghī à couler jusqu'au coude, est à manger.  $k\bar{u}li...$  nous trouvant réunies avec des personnes joyeuses, voilà l'affaire, il y a à en jouir. Tel est le sens.

XXVIII. Ensuite, elles le prient d'excuser la vulgarité d'emploi des mots.

kaRavaikal... Ayant suivi le troupeau des vaches, étant parvenues à la forêt, puissions manger les choses de la forêt. aRivu... Nous sommes comblées de l'avantage qui a causé ton apparition dans la famille des pasteurs vide de toute parcelle de connaissance. kuRai... ô exempt de tout ce qui est à rejeter, kōvinlā.... ô Govinda, ce lien avec toi quoique impossible est inévitable. aRiyāta... des appels avec des mots tels que « fils de Nanda », « cousin » que, fillettes ignorantes, nous avons faits sous l'empire de l'attachement il n'y a pas à se fâcher. iRaivā... Seigneur de tout, accorde l'instrument du vœu que nous souhaitons.

XXIX. Elles prient Celui qui est le séjour du repos pour le but suprême qu'elles poursuivent.

ciRRañ... Juste à l'aurore propice à la sérénité d'esprit, nous sommes venues te saluant, écoute le fruit de la louange du lotus de tes pieds : peRRam... Inéluctable est ton appropriation, à toi qui ne l'interdis point, de notre servitude en cette naissance à ton égard à toi né dans la famille de ceux qui paissent les vaches. Tel est le sens. Qu'est-ce là ? dit-il (Kṛṣṇa) là-dessus. — iRRai,... Eh! Govinda, nous ne sommes pas désireuses de recevoir la sorte d'instrument de musique qui est l'instrument du vœu. — Que demandez-vous à présent ? dit-il là-dessus. — eRRaikkum... Ultérieurement, dans toutes les naissances puissions-nous t'avoir

pour maître, puissions-nous faire ton service. Fais cesser pour nous l'envie de tout autre objet. Tel est le sens.

XXX. Ensuite elle [Āntāl] dit la distinction particulière de l'auteur, qui rend la composition digne d'être agréée de celui qui l'examine, et la distinction particulière de son fruit. vanka k kalal.... les jeunes filles à visages de Lune, pourvues de la toilette appropriée, étant allées vers Krsna chéri de Laksmī qui a baratté l'océan parcouru de vaisseaux, ayant pris refuge vers lui obtinrent par là l'instrument du vœu. Tel est l'aspect de la composition du récit. anippuluvai.... La composition en langue tamoule consistant en trente stances, dont on peut jouir comme d'une guirlande, pourvue de beauté dans les mots et les significations, a été faite par Śrīgodā, fille de Śrī Visnucitta, porteur de guirlandes de lotus épanouis, habitante de Śrīvilliputtūr, l'ornement du monde terrestre. — Il faut observer que, du fait que le port de guirlandes de lotus convient à la caste des brahmanes, dire ainsi c'est impliquer qu'il est accompli parmi les poètes. tappamē... Ceux en ce monde qui méditent impeccablement par ce moyen sont agréés de Celui qui a quatre bras pareils à de grandes montagnes, dont le visage a la beauté du lotus, qui possède à la fois la plénitude et la souveraineté, le chéri de Laksmi, et ils ont la béatitude en ce monde et dans l'autre. Tel est le sens.

Ainsi est terminée l'explication de Śrīrangarāmānuja.



## ŚRĪVRATAM (TIRUPPĀVAI)

- I. mārgašīrso māsaḥ candrapūrņasamīcīno divasas tīrthāvagāhanāyāgacchantya āgacchata samīcīnābharaņāḥ śrīsamṛddhagopavrajaśrīmadbālās tīkṣṇakunta¹krūrakarmanandagopakumāraḥ saundaryapūrṇanayanayaśodābālasiṃhaḥ śyāmadeho raktākṣaḥ sūryeṇa candreṇa ca samānamukhavān nārāyaṇa evāsmākam eva parikaraṃ dadyād bhaumā yathā ślāgheran saṃgamya bho jānītāsmacchandaḥ //1//
- II. loke vardhamānā asmābhir apy asmadvratasya kartavyāḥ kriyāḥ śṛṇuta kṣīrasamudre niścalaṃ nidrāṇasya paramasya padaṃ gītvā ghṛtaṃ nādmo dugdhaṃ nādmo nityaṃ prātar avagāhyāñ²-janam aṅktvā na likhāmaḥ puṣpam ādāya vayaṃ keśaṃ na badhnīmo anācaritān na kurmaḥ krūroktiṃ gatvā na vadāmo dharmaṃ bhikṣāṃ ca yathāśakti hastena [dadāmaḥ] tasmāc chandaḥ //2//
- III. varddhitvā lokam krāntavata uttamasya nāma gītvā vayam asmadvratasyoktvāvagāhāmahe ced durbhikṣam vinā deśe sarvatra pratimāsam trir varṣā bhaved udāramahānīvārāntar matsyā uccaleyuḥ sundarakuvalayapuṣpe rekhāvadbhramarā nidrām kuryur viratim vinā praviśya sthitvā pṛthulastanam gṛhītvā vimocane kalaśam pūrayeyur udāramahāpaśavo 'vinābhūtasampat samṛddham bho jānītāsmacchandaḥ //3//
- IV. samudravarşanetraikam tvam hastam mā gopaya samudrāntah pravišya pūrayitvā šabditvāruhya kalpādibhūtasya vigrahavad dehe šyāmatām prāpya mahāsundarabhujasya padmanābhasya haste cakravad vidyutam prakāšya dakṣināvartaśankhavat sthiram garjayitvā 'vilambam śārngavisṛṣṭaśaravṛṣṭivat sukhāya loke vṛṣṭim kurv asmābhir api mārgaśīrṣāvagāhanāya santuṣya bho jānītāsmacchandaḥ //4//
- V. māyinam sthirottaramathurādhipam pariśuddhamahājalayamunāghatṭavantam gopakule prādurbhūtam darśanīyadīpam mātur dehakāntim kṛtavantam dāmodaram pariśuddhā bhūtvā-

<sup>(1)</sup> Texte : kuta. An. suggère  $\hat{sula}$  au lieu de kunla. Il faut en tout cas ajouter krla après  $\hat{sula}$  ou kunla.

<sup>(2)</sup> Texte: avamāhya.

gatya vayam pariśuddhapuspāṇi prakṣipya mukhena gītvā manasā cintayāmaś ced gato 'parādhaḥ praveśāya sthitaś cāgnau tūlaṃ bhavet kathaya bho jānītāsmacchandaḥ //ɔ̃//

VI. pakṣiṇaśca kūjanti bho pakṣivāhanamandire śvetāhvāna-śaṅkhamahāravaṇ nāṣṣṇoḥ kiṃ bāle samuttiṣṭha piṣācīstanaviṣaṃ bhuktvā kṛtrimaṣakaṭasandhibandhavināṣāya pādau prasārya pravāhe sarpe nidrāṃ kurvantaṃ bījabhūtaṃ hṛdaye nidhāya munibhir yogibhis ca mandam utthāya harir iti ucyamānamahāravasya hṛdayapraveṣane ṣītalībhūtaṃ karoti bho jānītāsmacchandaḥ //6//

VII. kīśakīśiti sarvatra bharadvājānām militvocyamānavacanaravam nāśrņoḥ kim mugdhāṅgane. maṇau kūrmābharaṇe ca svanati hastam niṣkāsya sagandhaparimalitakeśagopībhir manthānena śabdāyitadadhiravam nāśrṇoḥ. kim nāyikāṅgane nārāyaṇa mūrteḥ keśavasya gītam śrutvā śayitāsi kim tejasviny udghāṭaya bho jānītāsmacchandaḥ //7//

VIII. prācyākāśaḥ śveto mahiṣā himaghāsam caritum vyāptā bho 'nyā bālā api gantum gacchantīr gamanam vinā pratiruhya tavāhvānāyāgatya sthitās sma. kautūhalavati sālabhañjike samuttiṣṭha. gītvā parikaram ādāya turagāsyam vidāritavantam mallān samhṛtavantam devādhidevam gatvā vayam sevāmahe ced dhāheti vicāryānukampeta bho jānītāsmacchandaḥ //8//

IX. śuddhamaṇigṛhe samantād dīpe jvalati dhūpe parimalati nidrāśayyāyām nidrāṇe mātulaputri maṇikavāṭayantram udghāṭaya mātulāni tām udbodhayitum na śaknosi tvatsutā mūkā kim uta badhirā kim paravaśā kim nirodhamahanidrāyai mantritā kim mahāmāyī mādhavo vaikuṇṭha ity evaṃ nāmāni sarvāṇy abhyastāni bho jānītāsmacchandaḥ //9//

X. anuṣṭhāya svargam pravišan mātar uttaram api na dadyuḥ kiṃ kavāṭam anudghāṭayantyaḥ sugandhitulasīkakiriṭanārāyaṇena asmābhiḥ stutena parikarandadānena dhārmikeṇa pūrvam ekasmin dine mṛtyor mukhe patitaḥ kuṃbhakarṇo 'pi parājayaṃ prāpya tubhyam eva mahānidrām adāt kim atīva vyāmohavati durlabhābharaṇabhūte vaišadyenāgatyodghāṭaya bho jānītāsmacchandaḥ //10//

XI. bāladhenugaṇān bahūn dugdhvā śatrūṇāṃ balanāśāya gatvā yuddhyatām doṣeṇa kenāpi śūnyānāṃ gopālānāṃ svarṇalate valmīkasarpanitambe sthalamayūry āgaccha bandhubhūtās sakhyaḥ sarvāś cāgatya tvadīyāṅgaṇe praviśya meghavarṇasya nāma gāyanti. parispandaṃ vinā vārtāṃ ca vinā saṃpadaṅgane tava kiṃ nidrāprayojanaṃ bho jānītāsmacchandaḥ //11//

- XII. udghuṣya bālavatsamahiṣī vatse 'nukampya cintayitvā stanamārgena sthitvā dugdhaṃ srāvayanty ārdrīkṛtya gṛhaṃ paṅkīkaroti samīcīnaśrīmato bhagini varṣe śirasi patati tvaddvārastambham avaṣṭabhya. kopena dakṣiṇalaṅkānāyakaṃ saṃhṛtavato manaso 'bhīṣṭasya gāne'pi tvaṃ mukhaṃ nodghāṭaya sītaḥparaṃ vottiṣṭhāyaṃ ko vā mahāsvāpaḥ sarvagṛhasthābhir jñāto bho jānītāsmacchandaḥ //12//
- XIII. pakṣiṇo mukhaṃ vidāritavato duṣṭarākṣasam uddhṛtyon-mūlitavataḥ kīrtiṃ gītvā gatvā bālās sarvā vratakhalaṃ praviṣṭāḥ śukra udito gurur astamitaḥ pakṣinaś ca kūjanti. bho kusumahariṇekṣaṇe suśītalam avagāhya snānam akṛtvā śayyāyāṃ śeṣe kiṃ sālabhañjike tvaṃ samīcīnakāle kṛtrimaṃ vihāya militvā bho jānītasmacchandaḥ //13//
- XIV. yuşmākam pāścātyodyānavāpyām kalhāramukham vikasitam kumudamukham mukulitam. bho işṭakacūrnavastrāḥ śvetadantam dhāvitavantaḥ sveṣām śrīmanmandiraśaṅkham arpayitum gacchanty asmān prathamam udbodhayitum mukhyoktimatpūrna uttiṣṭha. lajjāhīne jihvāvati śaṅkhena cakram dharadviśālabhujam paṅkajanetram gātum bho jānītāsmacchandaḥ //14//
- XV. aho bālaśuki itaḥ param api nidrāsi kiṃ dussahaṃ māhvayata pūrṇā nirgacchāmi śaknoṣi camatkāroktau pūrvam eva tvanmukhaṃ jānīmaḥ śaknutha yūyam eva aham eva vā bhavāmi śīghraṃ nirgaccha tava kim anyad ābharaṇaṃ sarvā āgatāḥ kim āgatā āgatya gaṇaya balaśālihastinaṃ saṃhṛtavantaṃ śatrūṇāṃ śatrutvanirāsakaṃ māyinaṃ gātuṃ bho jānītāsmacchandah //15//
- XVI. nāyakatayā sthitanandagopālamandirapālaka prakāśamā-nadhvajatoraņadvārapālaka maņikavāṭayantram udghāṭaya gopa-kanyānām asmākam apekṣāparikare māyī maṇivarṇaḥ pūrvedyur eva uktim adāt pariśuddhā bhūtvāgatāḥ smaḥ śayyāta utthānāya gātum mukhena prathamaṃ pratiṣedhaṃ mā kuru mātas tvaṃ snigdhasthitakavāṭam udghāṭaya bho jānītāsmacchandaḥ //16//
- XVII. ambarasyaiva jalasyaiva annasyaiva dharmadānakṛdasmatsvāmin nandagopālottiṣṭha! latāsadṛśīnāṃ pallavabhūte kuladīpabhūte 'smatsvāmini yaśode jānīhi! ambarāntarā avakāśaṃ vinā varddhitvā lokaṃ krāntavad uparitanānāṃ svāmin nirnidram uttiṣṭha raktasvarṇakaṭakapādaśrīmanbaladevānujas tvaṃ ca mā svapataṃ bho jānītāsmacchandaḥ //17//
- XVIII. pravahanmadajalagajādhāvadbhujavalayan¹nandagopālasvasrīye nīle gandhaparimalitakeśe dvāram udghāṭayāgatya

<sup>(1)</sup> Corriger: balavan.

sarvatra kukkuṭā livayanti bho mādhavīmaṇḍape anekavāraṃ kokilagaṇāḥ kūjanti bho kantukapūrṇāṅgule tvanmātuleyanāma gātuṃ raktatāmarasakareṇa guṇapūrṇavalayeṣu śabdāyamāneṣv āgatya udghāṭaya santuṣya bho jānītāsmacchandaḥ //18//

XIX. stambhadīpe jvalati dantapādakhaṭvāyām mṛdutūlaśayanopari āruhya gucchavikasvarapuṣpakeśanīlāstanam upari nidhāya śayitavikasadvakṣasthala mukham udghāṭaya añjanaviśālanetre tvannāyakam alpakālam api viśleṣṭuṃ na kṣamasi tat tava na nyāyyaṃ bho jānītāsmacchandaḥ //19//

XX. trayastrimsadamarānām prathamam gatvā kampam nivāsayad¹baliṣṭha nidrāta uttiṣṭhārjavavañ śaktimañ śatrūnām auṣṇyaprada vimala nidrāta uttiṣṭha kalaśopamamṛdulastanaraktādharasūkṣmamadhye nīle pūrne śrīr nidrāta uttiṣṭha vyajanam darpaṇam ca datvā tvannāyakasyedānīm evāsmākam avagāhanam kāraya bho jānītāsmacchandaḥ //20//

XXI. abhimukhīkṛtakalaśeṣu saṃmukhaṃ varddhitvopari vahanayogyaṃ viratiṃ vinā dugdhasrāvyudāramahāgā adhikaṃ prāptavataḥ putra jāgṛhi dārḍhyavan mahan loke dṛśyamānatayā sthitatejo nidrāta uttiṣṭha śatravas tava balahāniṃ prāpya tvaddvāradeśe ārtyāgatya tvaccaraṇāv āśrayante yathāśāsya vayam āgatāḥ smaḥ bho jānītāsmacchandaḥ //21//

XXII. sundarasthānamahāpṛthvīrājāno abhimānabhaṅgavanto bhūtvāgatya tava śayanakhaṭvāyā adhaḥ saṃghaśaḥ sthitā ivāgatya praviṣṭāḥ smaḥ kesaramukhatāmarasapuṣpavadraktākṣaḥ stokastokam asmad upari na kaṭākṣayet kiṃ candra ādityaś ca udita iva sundaranayanābhyām ubhābhyām asmākam upari kaṭākṣayasi. asmākam upari śāpo yathā nivartteta bho jānītāsmacchandaḥ //22//

XXIII. varsākāle śailaguhāyām sthiram śayitvā nidrāņah śrīmatsimhah prabodham prāpyāgnidrstim krtvā parimalavadromāncas sarvapāršvesu sancāram krtvā vidhūya ālasyam nivartya garjitvā nirgatyāgacchann iva tvam atasīkusumavarņe tvanmandirād atrāgatyānugrhya vicitrasannivešavacchrīmatsimhāsane sthitvāsmadāgamanakāryam vicāryānugrhāna bho jānītāsmacchandah [[23]]

XXIV. tad etal lokam krāntavams caraņayor mangalam gatvā tatra daksiņalankām nāsitavan chakter mangalam vināsāya sakatam pādena tāditavan kīrtim mangalam vatsam yaṣtīkṛtya prakṣiptavan katakayor mangalam parvatam chatrīkṛtya uddhṛtavan guṇasya mangalam jitvā virodham nivartitavan tvaddhastakuntasya mangalam ity evam sauryam evāsāsya parikaram

<sup>(1)</sup> Cf. nivasita « tué », ou corriger nivarttayad. Le sens est de toute façon « supprimant » ou « arrêtant ».

ādātum adya vayam āgacchāmaḥ kṛpāṃ kuru bho jānītāsmac-chandaḥ //24//

XXV. ekasyāḥ putratayāvatīryekarātrāv ekasyāḥ putratayā vilīya varddhamāne dharttum ašakyatayā svayaṃ dveṣaṃ cintitavaddhṛdayaṃ vināśya kaṃsasyodare 'gnitayā sthita dīrghavyāmohavaṃs tvām arthitvāgatāḥ smaḥ parikaraṃ dadāsi cec chriya anurūpasaṃpadaṃ śauryaṃ ca vayaṃ gītvā kleśaṃ ca vihāya santuṣya vrataṃ pūrayāmo bho jānītāsmacchandaḥ //25//

XXVI. vyāmoha māṇivarṇa mārgaśīrṣāvagāhanāya śreṣṭhānāṃ kṛtyāny apekṣitāni śṛṇoṣi ced bhūmiṇ sarvāṃ kampayacchabdāyamānadugdhopamavarṇatvatpāñcajanyasadṛśaśaṅkhān mahattvavato 'tīva mahāpaṭahaṃ maṅgalaṃ gāyatas sundaradīpaṃ dhvajaṃ vitānaṃ vaṭadalaśāyinn anugṛhāṇa bho jānītāsmacchandaḥ //26//

XXVII. asangatān jayadguņa govinda tvadātmānam gītvā parikaram ādāyāsmabhih prāptavyam sammānam lokastūyamāna prakāreņa samīcīnatayā valayam angadam karņikām karņakusumam nūpuram ity etādrsam sakalābharanam vayam dharema vastram paridadhīma tadanantaram kṣīrānnam ācchādayati ghṛte 'rpite prakoṣṭhamārgeṇa pravahati militvāvasthāya sītalībhūya bho jānītāsmacchandaḥ //27//

XXVIII. dhenūnām paścād garvā vanam prāpya bhuñjmahi jñānena kiñcid api hīnagopakule tava janmaprāptyanuguṇapuṇyena vayam yuktā nyūnatayā kiṃcid api vihīna govinda tvayā saha sambandhas tv asmākam atra nivarttate¹ na nivarttate 'jñābhir bālābhir asmābhiḥ prītyā tavālpanāmāhvane 'pi kṛte kopaṃ mā kuru svāmims tvaṃ dehi parikaraṃ bho jānītāsmacchandaḥ //28//

XXIX. atīva prathamaprabhāte āgatya tvām sevitvā tava spṛhaṇīyatāmarasacaraṇayor evāśāsanaphalaṃ śṛṇu gosamūhaṃ cārayitvā bhuñjānakule avatīrya tvam antaraṅgavṛttim asmākam asvīkṛtya mā gamo 'mum parikaram ādātūṃ na bho govinda sarvatra saptasaptajanmasv api tava bandhavo bhavema tavaiva vayaṃ dāsyaṃ kurmo 'nyad asmatkāmaṃ nivarttaya bho jānitāsmacchandaḥ //29//

XXX. nāvudadhim mathitavantam mādhavam keśavam candraśrīmukhojjvalābharaṇānām gatvā prasādya tatra tatparikarasvīkāraprakāre dhanvinavyācchavimatkamalaśītalamālabrāhmaņopakārakagodoktam saṅghadrāviḍamālātriṃśad api bhra[ṃ]śaṃ vinātraivaṃ prakāreṇābhyasyanta ubhayadvimahāparvatabhujaraktākṣaśrīmukhasampannaśriyaḥpatyā sarvatra śrīkṛpāṃ prāpyānandanirbharā bhaveyur bho jānītāsmacchandaḥ //30//

## ŚRIVRATA. LE VŒU DE FORTUNE

I. Le mois est mārgašīrsa, le jour celui adéquat de la pleine Lune. Allant se baigner au gué qu'elles aillent, parées adéquatement, les fortunées jeunes filles du Vraja riche en fortune.

Lui dont la langue aiguë a une action terrible, le jeune homme du pasteur Nanda, le jeune lion de Yaśodā aux yeux pleins de beauté, au corps sombre, aux yeux rouges, ayant le visage pareil au Soleil et à la Lune, c'est Nārāyaṇa. C'est à nous qu'il doit donner la ceinture. Comme doivent louer les gens de la Terre en s'assemblant, eh! connaissez notre poème!

II. Vous qui prospérez dans le monde, les actions que nous devons faire pour notre vœu écoutez-les.

Ayant chanté le pied du Suprême endormi sans mouvement sur l'océan de lait, nous ne consommons pas de beurre, nous ne consommons pas de lait, nous étant toujours baignées le matin, nous ne nous fardons pas en faisant une onction de collyre, nous ne nouons pas notre chevelure en prenant une fleur, nous ne faisons pas d'écarts de conduite, nous ne parlons pas en nous livrant à la parole méchante, [nous donnons] de la main [selon] la Bonne Disposition et l'aumône autant que nous pouvons, d'où le poème.

III. Après avoir chanté le nom du Très-Haut qui a franchi le monde en devenant géant, si nous nous baignons en disant que c'est pour notre vœu, partout dans le pays sans disette, chaque mois il pourra y avoir trois fois de la pluie, les poissons pourront filer dans le grand riz haut, les abeilles rayées pourront dormir dans la fleur du beau lotus; sans arrêt, une fois qu'elles se trouveront rentrées, quand on aura saisi leur pis opulent, les grandes vaches hautes pourront remplir le pot; ce sera le bonheur immanquable, à son comble. Eh! connaissez notre poème!

IV. Ô toi dont les yeux font une pluie d'océan, ne cache pas une seule [fois] ta main. Entre dans l'océan, t'étant rempli, t'étant élevé bruyamment, ayant acquis la noirceur dans ton corps à l'image du Premier Être des âges, rayonnant d'éclairs comme le disque dans la main de Padmanābha aux grands et beaux bras, tonnant continuellement comme la conque tournée à droite, fais une pluie, comme la pluie de flèches lancée par Śārnga, sur le

monde pour son bonheur, avec nous aussi nous réjouissant de nous baigner en margasīrṣa. Eh! connaissez notre poème!

V. Celui qui possède l'Illusion, le roi de l'éternelle Mathură du Nord, le riverain de la Yamunā aux grandes eaux pures, lampe charmante apparue dans la famille des vachers, Dāmodara qui a fait la beauté du corps de sa mère, si, étant venues pures, en jetant des fleurs pures, en chantant de la bouche, nous pensons à Lui, la faute passée et celle qui est prête à s'introduire, doit devenir du coton dans le feu. Dis! Eh! connaissez notre poème!

VI. Et les oiseaux chantent. Eh! est-ce que tu n'entends pas le grand bruit de la blanche conque d'appel dans le temple de Celui qui a l'Oiseau pour monture? Petite, lève-toi! — Ayant mangé le poison du sein de la démone, ayant projeté ses pieds pour détruire les liens des joints du faux chariot, sur l'inondation dormant sur le serpent, l'Être-germe, quand les sages et les yogin l'ont placé dans leur cœur, tandis qu'ils se dressent doucement, provoque le rafraîchissement, lors de son entrée dans le cœur de celui qui fait le grand eri de « Hari! ». Eh! connaissez notre poème!

VII. Est-ce que tu n'entends pas, Fille stupide, le bruit des paroles, « Kiś kiś », que de toutes parts disent en s'assemblant les geais bleus ?

Est-ce que tu n'entends pas le cri du caillé rendu bruyant par le barattage dû aux pastourelles aux cheveux parfumés de [fleurs] odorantes, leur joyau et leur ornement à tortue tintant quand elles lancent leur main. Est-ce que tu es couchée, Héroïne, en entendant le chant de Keśava, aspect de Nārāyaṇa? Radieuse! Remue-toi! Eh! connaissez notre poème!

VIII. L'espace de l'Orient est blanc, les buffles sont dispersés pour parcourir la fraîche prairie. Eh! Ayant empêché les autres filles de partir quand elles partaient, nous sommes là, venues l'appeler. Curieuse, maniérée! Lève-toi. Ayant chanté, ayant pris la ceinture, étant allé vers le Dieu suprême des dieux qui a déchiré la bouche du cheval, qui a combattu les lutteurs, si nous le servons, il pourra en pensant « Ah! Ah! », avoir de la compassion. Eh! connaissez notre poème!

IX. Dans la maison de pure pierre précieuse, tandis que de toutes parts la lampe brûle, l'encens embaume, ô cousine endormie sur la couche à sommeil, ouvre le verrou de la porte de pierre précieuse. Tante, ne peux-tu pas éveiller ta fille? Est-ce que ta fille est muette? ou sourde? Est-ce qu'elle est totalement subjuguée? Est-ce qu'elle est enchantée pour le grand sommeil définitif? « Mahāmāyin, Mādhava, Vaikuṇṭha », ainsi tous les noms sont essayés! Eh! connaissez notre poème!

X. O mère entrant au paradis en ayant pratiqué [le vœu],

ne peuvent-elles au moins donner une réponse, celles qui n'ouvrent pas la porte? Par Nārāyaṇa au diadème à *tulasī* odorante, qui, loué par nous, fait le don du donateur de ceinture, qui suit le Bon Ordre. Un jour d'autrefois Kumbhakarṇa est tombé dans la gueule de la Mort en éprouvant la défaite, est-ce pourtant à vous qu'il a donné le grand sommeil? ô égarée outre mesure, toi qui as des parures précieuses, retrouvant la lucidité ouvre! Eh! connaissez notre poème!

XI. Après avoir trait de nombreux troupeaux de jeunes vaches, allant détruire les forces des ennemis, ils sont au combat, de tout défaut exempts, les pasteurs. Liane d'or à eux, toi dont le sexe est un serpent dans une termitière, Paonne de la djangle! Viens! Toutes les parentes et amies sont venues, sont entrées dans ta cour et chantent le nom de Celui qui a la couleur du nuage. Quel motif as-tu, Fille heureusement tournée! de dormir sans tressaillement, sans réaction? Eh! connaissez notre poème!

XII. En mugissant, les bufflesses qui ont des jeunes pensant avec compassion à leur bufflon font, quand elles sont retenues, de leur pis couler le lait; en la mouillant il rend la maison boueuse, ò sœur du fortuné [propriétaire] correspondant, tandis que, la pluie tombant sur [notre] tête, nous nous tenons au piédroit de ta porte. Même pendant le chant de Celui qui a détruit avec colère le chef de la Lankā du Sud, de Celui qui est cher au cœur, toi tu n'ouvres pas la bouche! Désormais lève-toi! Ou quel est ce grand sommeil au su de tous les voisins? Eh! connaissez notre poème!

XIII. Toutes les filles qui sont parties chanter la louange de Celui qui a déchiré la bouche de l'oiseau, qui a déraciné en l'arrachant le vil rākṣasa, sont entrées au lieu du vœu; Vénus est levée, Jupiter couché, et les oiseaux chantent. Eh! toi dont les yeux l'emportent sur les fleurs, est-ce que tu dors sur ta couche sans t'être baignée en plongeant dans [l'eau] bien froide? Maniérée que tu es, au moment adéquat cessant la comédie et te joignant [à nous] eh! connaissez notre poème.

XIV. Dans votre étang du jardin de derrière, la bouche du lotus rouge s'est épanouie, la bouche du lotus blanc s'est fermée. Eh! ceux aux vêtements [couleur de] poudre de brique, qui ont purisié leur blanche denture, partent pour présenter la conque à leur temple fortuné. Ô toi qui te contentes d'avoir donné de bouche ta parole d'être la première à nous éveiller, lève-toi! Éhontée, bavarde! pour chanter Celui dont les grands bras portent le disque ainsi que la conque, dont les yeux sont des lotus, ch! connaissez notre poème!

XV. Hélas! jeune perruche, est-ce que tu dors après cela? — N'appelez pas de façon insupportable, fille comblées! Je sors! —

Tu es capable de dire des merveilles! C'est d'avance que nous connaissons ta bouche! — C'est vous qui êtes capables ou c'est moi qui le suis? — Sors vite! De quelle autre toilette as-tu besoin? — Est-ce que toutes sont arrivées? — Elles sont arrivées. Arrive et compte! Pour chanter Celui qui a tué l'éléphant plein de force, qui a détruit l'hostilité des ennemis, l'Illusioniste, eh! connaissez notre poème!

XVI. Ô gardien du palais du pasteur Nanda qui est là avec l'état de Guide, ô gardien de la porte de l'arcade où paraît l'étendard, ouvre le verrou du vantail à pierreries! C'est à nous, jeunes pastourelles, que, quant à la ceinture attendue, Māyin au teint de saphir, justement hier, a donné sa parole. Nous sommes arrivées totalement purifiées, pour chanter, pour faire lever de la couche. Ne fais pas d'abord d'opposition de la bouche; toi, mère, ouvre le vantail graissé. Eh! connaissez notre poème!

XVII. Notre Seigneur qui fait le don de Bon-Ordre du vêtement, de l'eau et de la nourriture, pasteur Nanda, lève-toi! Sommité de celles qui ressemblent à des lianes, lampe de la famille, Notre maîtresse Yaśodā, prends conscience! Toi qui, grandissant à l'improviste au milieu du ciel, as franchi le monde, Seigneur de ceux qui sont en haut, lève-toi sans sommeil! Ô Baladeva fortuné qui as aux pieds des anneaux d'or rouge, toi et ton cadet, ne dormez pas! Eh! connaissez notre poème!

XVIII. Ô Nīlā, belle-fille du pasteur Nanda dont la force du bras rivalise avec [celle de] l'éléphant dont coule la liqueur d'ivresse, ô toi dont la chevelure embaume de parfum, viens ouvrir la porte. Partout les coqs appellent. Eh! sur la véranda à mādhavī souvent les troupes de coucous chantent. Eh! toi dont les doigts sont remplis par une balle à jouer, pour chanter le nom de ton époux, de ta main, lotus rouge, tandis que tintent tes bracelets de qualité, arrive et ouvre toute heureuse. Eh! connaissez notre poème!

XIX. Tandis que brûle la lampe à pied, sur le lit aux pieds d'ivoire, juché sur la couche de coton moelleux, toi dont la surface de la poitrine largement étendue a sur elle le sein de Nīlā à la chevelure aux fleurs épanouies en bouquets, ouvre la bouche! — Toi qui a les yeux agrandis de fard tu t'opposes à ce que ton héros se lève de la couche même un court instant, tu ne supportes pas d'être sans embrassement même un court instant. Cela n'est pas juste de ta part. Eh! connaissez notre poème!

XX. Toi qui t'étant mis en tête des Trente-trois immortels, as été assez fort pour arrêter leur tremblement, sors du sommeil! Droit, fort, qui donnes la fièvre aux ennemis, immaculé, sors du sommeil! — Toi dont les seins doux sont pareils à des coupes, qui as la lèvre rouge, la taille fine, donnant l'éventail et le miroir

à ton héros, tout de suite fais faire notre bain. Eh! connaissez notre poème!

XXI. Fils de celui qui a acquis en quantité les grandes vaches plantureuses qui répandent le lait sans interruption, directement dans les pots présentés, au-delà de ce qu'ils peuvent contenir, éveille-toi! Ferme, grand, rayonnement fixé en visibilité dans le monde, sors du sommeil. Tes ennemis, ayant perdu leur force, à l'endroit de ta porte parvenus en détresse, se confient à tes pieds, de même, en priant nous sommes arrivées en chantant des louanges. Eh! connaissez notre poème!

XXII. Les rois de la vaste Terre aux beaux territoires, leur orgueil brisé, sont venus, ils se sont tenus en foule au bas de ton lit de repos. Venues comme eux nous sommes entrées. Lui, aux yeux rouges comme la fleur de lotus rouge dont la corolle a des cheveux (pétales comparés aux cils), ne pourra-t-il tourner un tout petit peu un regard sur nous? Et tu tourneras un regard sur nous, comme Lune et Soleil levés, de tes deux beaux yeux. Qu'ainsi puisse cesser la malédiction sur nous! Eh! connaissez notre poème!

XXIII. Quand il a été couché immobile dans une grotte pendant la saison des pluies, le noble lion endormi s'étant éveillé, ayant jeté un regard de feu, ayant secoué de tous côtés sa crinière odorante, s'étant dégourdi, ayant rugi, étant sorti, arrive, comme lui, toi qui as le teint de la fleur de lin, ayant consenti à venir de ta demeure ici, t'étant placé sur le trône fortuné qui possède d'artistiques arrangements, consens à considérer l'acte de notre venue. Eh! connaissez notre poème!

XXIV. Toi qui as franchi ce monde-ci, à tes pieds bonheur! Toi qui es allé détruire la Laṅkā du Sud, à ton énergie bonheur! Toi qui as frappé pour l'anéantir le chariot avec le pied, à ta renommée bonheur! Toi qui, en ayant fait un bâton, a lancé le veau, à tes anneaux de pied bonheur! Toi qui as soulevé la montagne en en faisant un parapluie, à ta qualité bonheur! Toi qui, en vainquant, as arrêté l'inimitié, à la lance dans ta main bonheur! En célébrant ainsi ta prouesse pour recevoir la ceinture, aujourd'hui nous venons, aie pitié! Eh! connaissez notre poème!

XXV. Ô toi qui, en une seule nuit, incarné comme fils d'une femme et escamoté comme fils d'une [autre] femme, qui, en grandissant, t'es trouvé en ignition dans le ventre de Kaṃsa, tandis que son cœur ressassait sa haine parce qu'il ne pouvait supporter cela, ô toi à la longue miséricorde, nous sommes venues suppliantes vers toi. Si tu donnes la ceinture, nous, chantant Celui qui a le bonheur digne de la Fortune et sa prouesse, bannissant l'affliction, satisfaites nous remplissons notre vœu. Eh! connaissez notre poème!

XXVI. Ô Toi qui es miséricorde, Toi au teint de saphir, si tu écoutes quelles sont les choses nécessaires à faire pour les personnes éminentes en vue du bain en mārgaśīrṣa, accorde, ô Toi couché sur la feuille de banian, des conques pareilles à ton Pāncajanya à la couleur semblable au lait et qui, sonné, fait trembler toute la Terre, de grandes choses, un très grand tambour, des gens chantant l'adresse de bonheur, une belle lampe, un drapeau, une plate-forme. Eh! connaissez notre poème!

XXVII. Toi qui as la faculté de vaincre les non-adhérents, ô Govinda, t'ayant chanté, ayant pris la ceinture, nous avons à obtenir en hommage, sous la forme appréciée du monde, selon la convenance : bracelet, anneau de bras, pendant d'oreille, fleur d'oreille, anneau de cheville. Puissions-nous porter toute parure de cette sorte. Puissions-nous revêtir le vêtement. Aussitôt après : riz au lait, le ghī répandu le couvrant et coulant jusqu'au coude, tandis que nous serons réunics, installées, rafraîchies. Eh! connaissez notre poème!

XXVIII. Étant allées à la suite des vaches, ayant gagné la forêt, puissions-nous nous nourrir! Nous sommes douées de l'avantage de qualité qu'est l'obtention de ta naissance dans la famille des pasteurs, privée pourtant de toute connaissance, ô Govinda, privé pourtant que tu es de tout défaut. Mais, quand pour nous le lien avec toi cesse ici-bas, il ne cesse pas [vraiment]. Quoique nous, enfants ignorantes, t'ayions, en joie, appelé de pauvres noms, ne t'irrite pas, Seigneur, donne la ceinture! Eh! connaissez notre poème!

XXIX. Étant venues à l'extrême pointe de l'aurore, t'ayant servi, écoute le fruit de l'adoration de tes pieds, lotus désirables : descendu dans la famille de ceux qui nourrissent le troupeau des vaches en le faisant circuler, toi, ne t'en vas pas sans accepter notre fonction de servantes. Ce n'est pas pour recevoir cette ceinture, ô Govinda. Partout, même dans sept fois sept naissances, puissions-nous être tes alliées! Nous nous livrons à ton esclavage, fais cesser tout autre désir pour nous. Eh! connaissez notre poème!

XXX. De celles qui, parées d'heureux visages radieux de Lune, sont allées sereinement vers Mādhava qui a baratté l'océan aux vaisscaux, vers Keśava, sur la manière de s'approprier la ceinture, est dite là par Godā, assistante du brāhmane à la fraîche guirlande de lotus splendides, de Dhanvinavya (Villiputtūr), une trentaine de guirlandes en tamoul académique et ceux qui ici-bas s'entraînent ainsi sans défaillance par son moyen, ayant obtenu l'heureuse pitié de l'époux de la Fortune doué de quatre bras qui sont de grandes montagnes et d'un heureux visage aux yeux rutilants, peuvent devenir pleins de félicité. Eh! connaissez notre poème!

## INDEX

Get index comprend tous les mots du Tiruppāvai avec les équivalents sanskrits, exacts ou approximatifs, voire les tournures différentes (celles-ci indiquées entre parenthèses) fournis par le commentaire perpétuel de Srirangarāmānujasvāmi (SR) et par la Sahasragīti, plus littérale, de Govindācārya (G).

Les peyareccam, compléments de noms, et les viNaiyeccam, compléments d'actions, sont ici désignés respectivement par p.e. et v.e. suivis du mot qu'ils complètent et déterminent et qui est soit une désignation d'être ou de chose (peyar, « nom »), soit une désignation d'action (viNai) directement exprimée par un verbe à forme personnelle ou par un autre mot indiquant l'action déterminée par le viNaiyeccam en question.

Par exemple : amarnia p.e. vittiNai signifie que amarnia est le peyareccam de villiNai (déterminant vittiNai, le Germe (du monde), comme «engagé dans» [le sommeil]).

alirniu v.e. peylilāy signifie que alirniu est le viNaiyeccam de peylilāy (déterminant l'action de pleuvoir indiquée par peylitay, « pleurs ! » comme s'étant faite « après

Les distinctions de ces déterminants comme passés, présents et futurs, ne sont pas précisées ici autrement que par la traduction du mot intéressé telle qu'elle est donnée dans l'index.

```
beaux yeux. XXII. 7. — ŚR atisundaranayanābhyām, G sundaranaya-
ankan
            nābhyām.
            de vue belle, belle à voir. XXII. 1. — SR samicinapadadipradesasall.
ankan
            G sundarasthāna-.
            là. XXIV. 2, XXX. 3. - SR, G latra.
aňku
            yaśodā, I. 5. Cf. yacōtai.
acōtai
            pied(s). II. 3, XVII. 7, XXI. 7, XXIV. 1. - SR, G carana, pada.
ati
            pied(s). XXIX. 2. - SR pada-, G caranayor eva.
ativē
            (à) ornements. V. 3, XXX. 3.
ani
            nous parerons. XXVII. 5. — ŚR dhāryāṇi, G dharema.
anivōm
            couche. IX. 2. — ŚR, G śayyāyām.
anai
             cela. XXVII. 6. - G tad-.
ataN
            après avoir tonné, v.e. peytitāy. IV. 5. — ŚR garjitayuktas san, G gar-
atirntu
            jayitvā.
            d'orgueil, XXII. I. - SR -abhimanas, G abhimana-.
apimāNa
             ce lambour-là, XXX. 3. - Cf. paRai et note sur I. 7.
appaRai
             beaulé. IV. 4. — ŚR, G sundara-. Cf. ankaņ.
            pour les dieux. XX. 1. - SR devānām, G amarāņām.
amararkku
             qui ful engagé dans, p.e. vittiNai. VI. 5. — G kurvantam.
amarnta
             ciel. XVII, 5. - SR antariksamadhyam, G ambarantara-.
amparam
             vêtement. XVII. 1. — ŚR vastra-, G ambarasyaiva.
amparamē
             ô Mère! X. 1. — ŚR nārī, G mātar.
```

ammaNāv

ô Mère! XVI. 7. — ŚR istabandhus, G mātar. Vocatif en réalité adressé ลเกเกลี au gardien de la demeure de Nanda (cf. note p. 48) au lieu du « ô Père » attendu. MPN: tárápitrukrutá (= dárá pitrkrtá, «femme transformée en père »). rāksasa, XIII. 1. — ŚR, G idem. arakkaNai rois. XXII. 1. - SR adhipatayah, G rājāno. aracor cri. VI. 2, 7, VII. 2, 5. - SR dhvani, svana, G rava. aravam sur le serpent, VI. 5. - SR sese, G sarpe. aravil serpent. XI. 4. - SR bhogi-, G sarpa-. aravu Hari. VI. 7. - SR, G idem. ari qui l'emportent sur. XIII. 5. - SR saukumāryahāri-, G (harina-, ari a d'antilope », même interprétation MPV : pôtu arikkanni pūvum māNum pōNRa kan, «aux yeux qui ressemblent à des fleurs et [aux yeux del l'antilope). ô rare bijou, X. 7. - SR nārijanālamkārabhūte, G durlabhālamkāraarunkalamē bhūte. en quant supplié, v.e. vantôm. XXV. 6. — ŚR prārthayamānāh. aruttittu G arthitvā. aruvāN pour s'approcher. V. 7. Cf. pukutaruvāN. pitié, compassion. VIII. 8 ou cf. arulel. - SR dayam krtva, G anukamarul peta. Cf. tiruvarul. aie pilié, accorde / XXIII. 8, XXVI, 8 ou cf. aruļēl. — ŚR krpām kuru, prayaccha, G anugrhāņa. arulātē sans vouloir. XXVIII. 7. - ŚR na kāryah, G mā kuru. ayant consenti, v.e. iruntu et arul. XXIII. 6. - G anugrhya. aruli arulēl puisses-tu avoir pilié, accorder ! VIII. 8, XXIII. 8, XXVI. 8 (en prenant ēl comme impératif de ēlu, cf. ēl). alar fleur(s). XIX. 3. - G vikasvara. alkul (dont le) sexe. XI. 4. — ŚR bhogajaghane, G nitambe. Cf. note p. 43. avalai elle. IX. 4. - SR, G tam. aLikka pour délruire, v.c. vallāNai. XV. 7. — \$R abhibhavasamartham, G nirāaLiya pour que se détruisent, v.c. ōcci. VI. 4. — ŚR śaithilyāya, G vināśāya. - v.c. ceNRu, XI. 2. - ŚR nirāsāya, G nāsāya. aLaittaNa onl appelé, XVIII, 4, XXVIII, 7. -- ŚR śabdāyante āhvanaih, G hvayanti, ähvane krte. aLaiyéNmiN n'appelez pas l XV. 2. — ŚR nāhvayata, G māhvayata. alanta qui a franchi, arpentē. 111. 1, XVII, 5. --- ŚR ākrāntavataḥ, krāntavan, G kräntavatah, kräntavad. toi qui as arpentė, XXVI. 1. - ŚR ākrantavatas, G krāntavan. alantay en liwrant, v.e. câriyum. XXI, 1. — G (vahanayogyam). alippa a Ham Bon Ordre. XVII. 1. - SR, G dharma-, Cf. note p. 48. aRitum on connatt. XV, 3. - SR, G jänimah. n Bintu étant connu, v.e. devant refrain ou cf. aRintēl. XII. 8. — \$R jñātavantah,

a Rintël puisse-t-il y avoir connaissance (par tout le monde). XII. 8 (en prenant el comme impératif de ēlu, cf. ēl).

nRivăta sans connaissance, p.e. pillaikaļom, XXVIII, 6. - ŚR ajña-, G ajñābhir. aRivu conscience, connaissance. XXIII. 2, XXVIII. 2. - SR prabuddhas, jñāna-, G prabodham, jñānena.

o Rivu Rāy prends conscience! XVII. 4, XXI. 3. - \$R udbudhyasva, jāgrhi, jānīhi, jāgṛhi.

a Rni à résonnance. XVI. 4. — ŚR tādyamāna-. Cf. note p. 48.

aNantal sommeil, torpeur. IX. 5, X. 7. - SR nidrāpāravasya-, vyāmoha-, nidrāparavašā, paravašā.

**—** 95 tout. XII. S. - G sarva, aNaillu tels. XXVII. 5. - SR -rūpāni, G etādrsam. aNaiya par affection. XXVIII. 6. - ŚR snehavaśaprayuktaih, G prityā. aNpiNāl sinon, IX. 5. - SR, G uta et SR nocet. aNRi en ce lemps-là. XXIV. 1. - SR pūrvam. aNRu ce n'est pas. XIX. 8, XXIX. 5. - SR na bhavati, na bhavamah, G tat aNRu aNNa pareil(s) à, comme. XX. 5, XXVI. 4. - SR sadrsa-, samana-, G upama-. ā étant. XXI. 7, XXIII. 5, XXIV. 4, XXIV. 5. āki élant. XXV. 3. ākil s'il y a. XXV. 6. - SR, G cet. deviendront. V. 8. - SR bhaveyuh, G bhavet. ākum que rendra, p.e. naRcelvaN. XII. 3. - G -karoti, Cf. coRu. ākkum cf. nīrāta. āta ci. nirātatē. āţātē āti cf. nīrāti. ātuvāN cf. nīrātuvāN. écharpe. XXVII. 6. - SR pattambaram, G vastram. Cf. note p. 56. ātai cf. nîrāttu. āttu ātittivaNum et le Soleil. XXII. 6. - SR sūrya-, G ādityas ca. äntaNaiyum (ām-taNaiyum) tant qu'il y aura. II. 7. — ŚR, G yathāśakti, «autant que possible ». (du) lolus blanc. XIV. 2. - SR, G kumuda-. āmpal élanl. V. 1, XVI. 1, XXI. 5, XXII. 2, XXV. 1,2. āy pasleurs, paslourelles. V. 3, XVI. 4. - SR, G gopa-. āyar que soit! XV. 4. — ŚR tādṛśībhavāmi, G bhavāmi. āvituka dans la famille des pasteurs. XXVIII. 2. - SR, G gopakule. āykkulattu paslourelles. VII. 4. - SR, G gopikābhih, gopibhih. āycciyar quartier des pasteurs. I. 3. - SR gokula-, G gopavraja-. āyppāti remplis. XVIII. 6. - SR vyāpta-, G pūrņa-. ār après avoir considéré, v.e. arul. VIII. 8, XXIII. 8. - SR. G vicarya. ārāyntu après avoir tonné, v.e. ēRi. IV. 2. — G śabditvā. ārttu plein(s). I. 5. - SR, G pūrņa-. ărnta explétif. I. 1, XIX. 7. Cf. note p. 33. āl de banian. XXVI. 8. - SR, G vața-. āliN Ah! ah!, hélas! VIII. 8. - ŚR, G hāhā. 5-V-5 nous serons. XXIX. 7. - SR bhavamah, G bhavema. āvām orbe (de l'océan). IV. 1. - SR mandala-. Cf. note p. 39. āLi disque. IV. 5. - SR sudarsana-, G cakra-. ãLi dans l'orbe (de l'océan). IV. 2. — SR, G samudrantah. āLiyuļ esclave(s). XXIX. 7. — ŚR kaińkaryam, G däsyam. āl voie, chemin. II. 8. - SR (sādhanam). āRu à soigner ou cf. le suivant, v.e. uțaiyăy. — SR adhika-, G atīva. āRRa en abondance, v.e. paţai-. XXI. 3. — SR (nirupādhikam), adhikam. āRRa Cf. note p. 52. tu ne supportes pas. XIX. 7. — SR sodhum na śaknosi, G na ksamasi. āRRakillāv sans supporter, n'en pouvant plus. XXI. 7. — ŚR aśaktās, G ārtyā. āRRātu manière, XXX. 3. - G prakāre. āBBai cf. vallāNai.

āNaiccāttam mainale. VII. 1, cf. note p. 41. ici. XXVIII. 5, XXX. 6. — ŚR asmin loke, G atra. inku ici. XXIII. 6. — G atra. innaNē

āNaicāttam VII. 1, variante, cf. āNaiccāttam.

āNai

icaippārē chanteurs, XXVI, 6. — ŚR gāyakavišeṣāḥ, G gāyatas.

itāy cf. peytitāy.

ituvāN pour donner. XIV. 4. — G arpayitum. Cf. note p. 45.

ittu en ayant mis, v.e. muțiyom. II. 5 (2 fois).

ipparicu de celle manière-ci. XXX. 6. — SR anena prakāreņa, G evam prakāreņa.

ippote maintenant même. XX. 8. — SR sadya eva, G idanim eva.

iyam nous, cf. yam. XXV. 7. — G vayam.

iranki après avoir eu compassion, v.c. niNaittu. XII. 1. — SR vātsalyašāli-

nīnām, G anukampya.

iranku aie piliėl XXIV. 8 ou cf. irankel. — SR dayam kuru, G krpam kuru.

irankël puisses-tu avoir pilié. XXIV. 8 (en prenant el comme terminaison).

Cf. ēl.

irantum lous deux. XXII. 7. - G ubhābhyām.

iravil dans (une) nuit. XXV. 1. - SR ratryam, G ratrau.

iruntu après avoir élé installé(es), v.c. paRRi. III. 6, v.c. arul XXIII. 7, v.c.

kuļirntu XXVII. 8. — ŚR, G upavišya, sthitvā ou avasthāya.

iruppār seront. XXII. 3. — SR upavisanti, G sthitāh.

ilankaRRu qui ont des jeunes. XII. I. - SR aciraprasūtavatsānām, G bālavatsa-,

cf. kaRRu.

ilaiyāy toi qui (es sur la) feuille. XXVI. 8. — \$R patrašāyin, G -dalašāyin. illattārum tous ceux des maisons. XII. 8. — \$R samīpagṛhavartijanāḥ, G gṛha-

sthabhir.

illam maison. XII. 3. — SR grha-, G grham.

illāta dépourvu(s). XI. 3, XXVIII. 2,4. — ŚR śūnya-, rahita-, G hīna-, vihīna-.

ivvulakam ce monde-ci. XXIV. 1. — SR iman lokan, G tad etal lokan.

iLintu après avoir aballu, v.e. devant refrain ou cf. iLintel. XXII. 8. -

ŚR naśyanti, G nivartteta.

iLintel puisse-t-il y avoir chule de, être aballu(e)! XXII. 8 (en prenant el comme

impératif de ēlu, cf. ēl).

iLaiyār cf. cēyiLaiyār.

iLaiyīr vous aux bijoux. I. 2. — ŚR ăbharaṇaśālinyaḥ, G -ābharaṇāḥ. Cf. note p. 33.

ilankiliyê 8 jeune perruche! XV. 1. — SR sukapotasadrsi, G balasuki.

ilam jeune. I. 5. - SR polah, G bala-.

illaiñei après avoir prié, v.e. konța. XXX. 2. — ŚR āśritya, G prasadya.

illaivā Ø Seigneur! XXVIII. 8. -- SR sarvasvāmin, G svāmin.

iRItai anjourd'hui, XXIX, 5.

iNankal foules, assemblées. XVIII. 5. — ŚR sanghāh, G ganāh.

iNittan maintenant même, XII. 7. — SR, G itah param.

iNiyāNai lui qui est doux. XII. 6. — ŚR -rama-, G (abhīṣṭasya). iNpu bonheur. XXX. 8. — ŚR ānandino bhavanti, G nandana-.

iNRi sans. III. 3. — G vinā.

iNItu aujourd'hui, XXIV, 8. - SR idānīm, G adya.

innam encore. XV. 1. - SR idanim api, G itah param api.

itu (itu) cc. XII. 7. — ŚR eṣū, G ayam.

Irirantu deux fois deux. XXX. 6. - G ubhayadvi-.

ukantu en se réjouissant, v.e. devant refrain ou cf. ukantēl. II. 8. — SR sānanda-

tayā sthātavyam.

ukantēl puisse-t-il y avoir réjouissance! II. 2, cf. ēl.

ukala en saulant, v.c. verbe final niRaintu ou niRaintel. III. 4. — SR samcaranto nrtyanti, G uccaleyuh.

ukkamum et éventail. XX. 7. — SR, G vyajanaunkal vous. XIV. 1. — G yuşmākam.

uluppom nous revelirons. XXVII. 6. - SR dharyam, G paridadhima.

lancé(e), p.e. caramaLai. IV. 6. - SR prerita-, G visrsta-. utaitta toi as frappé (du pied). XXIV. 3. - SR (caranena) taditavatah, utaittāy G (pādena) tāditvā. possession (dans la phrase « quelle possession [as-tu] d'autre chose ? »). utaimai Lectio difficilior remplacée dans les commentaires et dans les éditions courantes par uțaiyai q.v. On a suivi ici l'édition de Madhurai raukaiyar. qui possède. VIII. 4, XXIII. 6. - SR śalini, samyukta, G -vati. utaiya utaiyaNavē choses qui possèdent. XXVI. 5. - G. -vato. toi qui possèdes. X. 7, XX. 3 (2 fois), XXI. 4. - SR, G -salin, -mant, utaiyāy -vant. Cf. tēcamuţaiyāy et nāvuţaiyāy. loi qui possèdes. XV. 5. Lectio facilior pour utuimai (SR, PV, éditions utaiyai diverses, glose habituelle : ulaittāy irukkiRāy, «tu es possédant»). Cf. note p. 47. nous avons. XXVIII. 3. - ŚR -śālinyo, G -yuktāh. utaiyöm après avoir mangé, v.e. tuyil amarnta. VI. 3. - SR pitva, G bhuktva. untu unnum qui nourrit, p.e. kulattil. XXIX. 3. - \$R upajīvi-, G bhunjana-. unnōm nous ne mangerons pas. II. 4 (2 fois). — SR na pāsyāmah, G nādmah. unpōm nous mangerons. XXVIII. 1. - ŚR bhuñjāmahe, G bhuñjmahi, utaRi après avoir secoué, v.e. pôtatarum. XXIII. 3. - ŚR, G vidhūya. utiyêl puisses-tu lever ! XXII. 7. - SR, G, cf. nokkutiyel et el. uttamaN (du) Très-Haut. III. 1. — \$R purusottamasya, G uttamasya. qui sourd. XVIII. 1. - \$R, G pravahan. untu um el, passim. volre. IX. 4, variante de uN. Cf. note p. 43.  $_{\rm Hm}$ même, quoique. IV. 7, X. 2, 5, 6, XII. 6, XXVIII. 7. — \$R, G api. nn (de) ceux d'en haut, les dieux. XVII. 6. — SR nityasuri-, G uparitanunum. umpar Cf. note p. 49. umpiyum et ton frère. XVII. 8. - SR tvadanujas, G anujas. de revivre, p. e. aRu. II. 8. — SR ujjīvana-. Cf. note p. 39. uyyum uruvam forme. IV. 3. - SR, G vigraha. ceux qui réciteront. XXX. 6. - SR adhitavantah, G ābhyasvantah. uraippār ulakiNil sur, dans le monde. IV. 7, XXI. 4. SR bhūtale, SR, G loke. monde. III. 1, XVII. 5. SR, G lokān, lokam. ulaku sur II. 2 et passim. 111 dans le cœur. VI. 6. - SR, G hrdaye. ullattu ullam (dans) le cœur. VI. 8. - SR, G hrdaya-. uRakkam sommeil. XII. 7. - SR nidrā, G svāpah. sans dormir. XVII. 6. - SR nidrām vihāya, G nirnidram. uRankātu uBaňku cf. uRankēl. uRankiRRu après que s'est endormi, v.e. cilampiNa. XIII. 4. - ŚR, G ustamitali. Cf. note p. 44. uRankutiyō est-ce-que tu dors? XV. 1. — ŚR nidrāsi, G nidrāsi kim. dormant, p.e. cinkam. XXIII. 1. - SR samyaksupto, G nidrānah. u Rankum pour dormir, p.e. poruļ. XI. 8. - G nidra-. ne dormez pas! XVII. 8. — ŚR nidrām tyajatām, G mā svapatam. uRańkēl Cf. note p. 49. alliance. XXVIII. 5. - SR, G sambandhah. uRavu alleindront. XXX. 8. - SR cf. sous iNpu, G (nirbhará bhaveyur). uRuvar après avoir pris, v.e. pōtatarum. XXIII. 2. — G prāpya. uRRu uRRum variante du précédent. nous sommes alliées. XXIX. 7. — ŚR svāmikā eva, G bandhavo. uR Rômē de toi. IX. 4, XV. 3 (2 fois), XVIII. 6, XIX. 5, XX. 7, XXI. 6, 7, XXIII. 5, IINXXIV. 7, XXVI. 4, XXVII. 1, XXIX. 1. — SR, G tvat-, tvadiya-.

pour loi. XV. 5, XXI. 6. - SR, G tava.

uNakku

```
uNakkē
             pour toi précisément, N. 6, XXIX, 7. - ŚR, G tavaiva, tubhyam eya.
             loi-même. XXVIII. 2, 6. — SR, G tvad-, tava.
uNBaNNai
uNRaNNōṭu avec toi-mème. XXVIII. 4, 5, XXIX. 6, 7. — ŚR tāvakīna-, tvavā saha.
             toi, vers toi. VIII. 3, XXV. 5, XXIX. 1. - SR, G tvām, tava.
uNNai
ŭta Ruttu
             en ayant coupé, v.c. alanta, XVII. 5. - SR bhitvā.
ũtn
             au milieu de. III. 4. - SR, madhye, G antar.
             muelle, IX, 5. - SR (mūdhā), G mukā.
funai
ūLi
             âge(s du monde). IV. 3. - SR (srstiketu-), G kalpa-.
ūRRam
             fermelé, XXI. 4. - SR āśritavisave, G dārdhya-.
enkal
             nous autres. XXII. 7, 8.
enkalai
             nous autres, XIV. 5, XXIX. 4.
             partout. VII. 1, XVIII. 4, XXX. 8. SR, G sarvatra, iha cāmutra.
eńkum
etuttāv
             toi qui as soulevé. XXIV, 5. — ŚR, G uddhrtavant-.
             ayant escompté, cherché, v.e. ukantu. II. 8, — ŚR matvā.
enni
ennikkol
             comple!. XV. 6. - SR pariganaya, G ganaya.
             face aux. XXI, I, - G sammukham.
efir
             quelque (moment). XIX. 7. — $R kşanamātram.
ettaNai
ettaNai põtum a quelque moment. XIX. 6. - SR ksanam api, G alpakalam api,
eppālum
             de lous côtés. XXIII. 3. — ŚR sarvatah, G sarvaparśveşu.
em
             notre. I. 8 à XXX. 8 (refrain) cf. note p. 35-37, XVII. 2, 4.
emperumătti notre Dame, XVII, 4.
emperumāN noire Seigneur, XVII, 2.
emměl
             sur nous. XXV. 5. - G asmad upari.
emmai
             nous. XX. 8.
criya
             tandis que brûle, p.c. kanvalarum IX. I et p.c. ottay, XIX. 1. — ŚR
             jvalatsu, G jvalati.
erumai
             buffle (sses). VIII. 1, XII. 1. — ŚR, G mahişī-.
ellām
             loui (e, es). III. 3, XV. 6, XVII. 3, XXVI. 3.
ellärum
             loul(es), XI. 5, XIII. 3.
ellē
             hé là / XV. 1. - SR he, G aho.
eLa
             pour éveiller, v.e. pātuvāN. XVI. 6. — ŚR udbodha-, G utthānāya.
             de se lever, de s'éveiller, v.e. ottay. XIX. 6.
eLāv
             lève-loi! XX. 2, 4, 6. XXI. 5. — G uttistha.
eLntōm
             nous ne peindrons pas. II. 5. -- G na likhāmah.
eLuntáp»
             variante du suivant.
             si se levaient. XXII. 6. - SR udita-, G udita iva.
eLuntál
eLuntiráv
             lève-toi ! V1, 3, V111, 5, X11, 7, XIV, 6, XVII, 2, 6. — ŚR, G uttistha.
cLuntu
             s'élant levé(s, e), v.e. pukuntu kuliratu VI. 7, v.e. cilampiNa. XIII. 4. --
             Gutthaya, SR, Guditah, Cf. note p. 41.
eLuppirō
             n'éveilles-lu pas? IX. 3. - SR udbodhaya, G udbodhayitum, no saknosi.
cLuppuvåN
             pour éveiller. XIV. 5. . - ŚR utthāpayişyāmi, G udbodhayitum.
             toi qui as tancé. XXIV. 4. — ŚR utkṣiptavataḥ, G prakṣiptavan.
eRintay
eRRukku
             pour quoi? XI. 8. - SR, G kim.
eRRaikkum
            pour toujours. XXIX. 6. - G sarvatra.
eNRa
             qui se dil. VI. 7. - SR, iti bruvatām, G ity ucyamāna.
eNBn
             en disant. VII. 1, VIII. 8, XV. 2, XXVII. 5. Cf. velleNRu. — SR, G iti.
eNReN1bi
             en répélant. IX. 7, XXIV. 7. - SR, G ity evam.
eNNa
             variante de eNRa, VI. 7.
eNNa
             quel, quoi? XII. 7, XV. 5. - SR kā, G ko, SR, G kim.
ētti
             après avoir célébré, v.e. vantōm XXIV. 7. — ŚR stutvā, G ăśāsya.
ēntam
             qui porte, p.e. tatakkaiyaN. XIV. 7. - SR dhāri-, G dharad-.
čma
             de paix (skr. kşema). IX. 6. — G nirodha-. Cf. note p. 43.
ēr
             beauté. I. 5. - SR, G saudarya.
ĕl
             début du refrain eh! I à 29. Cf. note p. 35. Sans signification selon les
```

uns, peut signifier « si » selon d'autres. Cette interprétation conviendrait particulièrement en XXII. 8 (note p. 52), XXV. 8 (note p. 54) et XXVI. 2 (note p. 55). Mais on peut observer que si on admot l'absence de signification pour ēl, dans 20 cas sur 29, un viNaiyeccam qui le précède reste en l'air. En le prenant au contraire (ainsi que dans utiyel q.v.) comme l'impératif de ēlu-, «être possible», qui donne le même sons qu'un optatif, on peut traduire : « puisses-tu... » ou « puisse-t-il y avoir... », après chaque viNaiyeccam ou chaque impératif le précédant (cf. patintél, ukantēl, niRaintēl, makiLntēl, ceppēl, kuļirntēl, tiravēl, aruļēl, naviNRēl, aRintel, kalantel, patel, nikkel, nirattel, pukaLntel, iLintel, irankel, māRRēl). En XIX. 8 et XXVIII. 8 où ēl est précédé respectivement des substantifs takavu et paRai, il garde son sens de « ch l ». En XI. S eRRukku-uRankum poruļēl peut s'interpréter par «s'il y a motif de dormir, c'est pourquoi ? ». Cf. le suivant.

si. XXVI. 2, XXVIII. 5. — G ced, tu. Cf. le précédent et élum. ēl

terminaison de l'impératif-négatif, cf. uRankēl XVII. S, karavēl IV. 1. ā)

mēme si, quoique, fût-ce. XIX. 7. — ŚR api. ēlum

(à les) ordre(s). XXIX. 4. — ŚR (kaińkarya-), G (antarangavṛttim). ēval

ēLēL sept fois sept. XXIX. 6. - G. saptasapta.

ēLēLu variante du précédent.

après être monté, reposant, v.c. peytitāy IV. 2, v.c. vāytiRavāy XIX. 2. ēBi

— ŚR. G āruhva.

présentés, p.e. kalankaļ. XXI. I. — ŚR (upāttāni), G abhimukhīkṛta-. **éRRa** el charité. II. 7. - SR apannajanakartavyadanam, G dharmam. aiyamum tu ne permels pas. XIX. 6. ŚR na sahase. otlay

un, X. 4. - G ekasmin. oru

(de l')une. XXV. 1, 2. - SR devakyāh, yaśodā, G ckasyāh. orutti

faisant tinter, v.e. vantu tiruvāy XVIII. 7. — ŚR śiñjita-, G śabdayaolippa mānesu.

vile. XV. 5. - SR, G sighram. ollai

landis que cessera, v.e. oLiyātu XXVIII. 5. — G nivartlane. oLikka

ne cessera pas. XXVIII, 5-6. - G na nivarttate. oLiyātu ayani élé caché, v.e. valara XXV. 2. — G viliya. olittu un. IV. 1, XI. 3. - SR, G ekam, G (XI) kenāpi. oNRu

même un(e) seul(e). XXVIII. 2, 4. — SR lava-, G kiñcid api. oNRum

est-ce-que? IX. 5, 6, X. 2, 6, XV. 6. Cf. eLuppīro et keţţilaiyo. -ŚR, G kim.

après avoir grandi, v.e. alanta III. 1, XVII. 5. - SR unnatya, SR, õnki G vardhitvā.

élevé, poussé haut, p.e. nel III. 4. — ŚR pravrddha, G udāra. öńku

bruit. VII. 5. - SR ghoşam, G sabdayita-. ōcai

après avoir lancé, v.e. tuyil amarnta. VI. 4. — SR prahrtya, G prasarya. ōcci ne fuyant pas, ne le cédant pas à. XVIII. 1. - SR parajayarahita-, ōtāta

G adhāvad.

nous ne donnerons pas cours. II. 6. — ŚR na śrāvayişyāmalı, G na öļām vadāmah.

considère | I. 8 à XXIX. 8, refrain. Cf. note p. 35. — G jūnīta. ō٢

un(e). XXV. 1. — SR tasyām eva, G eka-. ōr

Kamsa. XXV. 4. - SR, G idem. kañcaN

océan. II. 2, XXX. 1. - SR samudram, G udadhim. Cf. pāRkaļal. katal porte, entrée. XII. 4, XIV. 1, XVIII. 3. — SR vitardikāparyantadesc, katai

G stambham (XII. 4), ŚR kavāṭam, G dvāram (XVIII. 3).

qui a barailé, p.e. mātavaNai. XXX. 1. — SR, G mathitavantam. katainta

(sur) lit. XIX. 1. - SR mance, G khatvayam. kattil

katturaika) propos. XV. 3. — ŠB vākyavaicitryam, G camatkāroktau. Gt. note 6, 47.

kan wil, cf. ankan et cenkan. kan d. XXI. 6. — G dese.

kaņankaļ troupeaux. XI. I. — ŠR, G gaņa-.

kannā 6 toi aux yeux. IV. 1. — G netra-, Cf. note p. 39.

kannāNai cf. pankayakkannāNai.

knnni aux yeux. I. 5. — SR, G nayana-.

kanniNāy ô toi aux neux. XIII. 5. — ŚR nayane, G iksane.

kanpatuppa dormant, v.e. verbe final, niRaintu ou niRaintel, III. 5. — ŚR nidranti, G nidram kurvur.

kanvalarum qui se forliste les yeux, qui dort, p.e. makalē, IX. 2. — G nidrāne.

katavam vantail, porte. IX. 3, XVI. 8. - SR, G kavāţa-.

katir splendeur, Soleil. I, 6. — SR tejasā sūrya-, G sūryena. Cf. note p. 34.

kantam parfum, XVIII. 3. — ŚR puspagandha-, G gandha-,

kappam tribut (ou tremblement? cf. note). XX. 2. — SR bhayakampa-, G kampam.

Cf. note p. 51.

kamala lotus. XXX. 4. - SR, G kamala-.

kamaLa landis qu'embaume, v.e. kaṇvaļarum, IX. 2. — ŚR gandlie visṛmare sati, G parimalati.

kamaLum qui embaume, p.c. kuLalī, XVIII, 3. — ŚR vāsita, G parimalita. kayal «carpe», Cuprinus fimbricalus T.L. III. 4. — ŚR, G matsyāh, Cf.

note p. 39.

karavēl ne cache pas! IV. 1. — G mā gopaya.

karuttai espril. XXV. 4. — ŚR abhiprāyam, G hrdayam.

kalakalappa faisant tinter, v.e. kaipērttu, VII. 3. — ŚR dhvanatsu, G svanati.

kalakku joint(s). VI. 4. — SR sthāna-, G sandhibandha.

kalańkal vases. XXI. 1. - ŚR pātrāni, G kalaścşu.

kalantu après (t')ètre joint (à nous), v.e. devant refrain (ou kalantēl « puisses-tu te joindre ») XIII. 8. — ŚR samyuktā bhava, G militvā.

après s'êlre réuni(es), v.e. pēciNa, VII. 1. — ŚR parasparasaktānām,

G militvā.

kalantel ef. kalantu.

kalam bijon, cf. kalaN et aruńkalamč. kalaN bijon, cf. palkalaNum et le précédent.

kaliyê —  $\delta$  loi qui as la force, XX, 2, — PV kaliyê miţukkai y uţaiyavaNê, —  $\S R$ 

sāmarthyaśālin, G balistha.

kalal (aux) anneaux de pieds, pied. XVII. 7., XXIV. 4. — ŚR kalakavi-

bhūşita-, G kuţaka-, ŚR caranau, G kaţakayor.

kajam lieu, XIII. 3. - ŚR anuşthānadeśam, G khalam. Cf. note p. 44.

kulillian à l'éléphant. XVIII. I. - SR gajapateh, G gaja-

kafaintūNai celui qui a supprimė. XIII. 2. — SR hatavatali, G unmilitavatali.

kalla faux. VI. 4. - SR vancaka-, G krtrima-.

kullam comédie. XIII. 8. — ŚR kāpatyam, G kṛtrimam. kaLunir (du) lolus. XIV. 2. — ŚR padmāni, G kalhāra.

knBantu après avoir trait, v.e. cerun ceyyum, XI. 1. — SR dohasampadyuktānām,

G dugdhvā.

kaltavai bêle(s) lailière(s). XI. 1. — \$R, G dhenu-.

kallavaikaļ bėles laitières, vaches. XXVIII. 1. — ŠR gosangham, G dhenūnām. kallattu après dire devenu noir, v.e. peytitāy, IV. 3. — ŠR nīlašarīrayuktaņ

san, G syamatam prapya.

kaRRu *à jeunes, ayant des veaux* (kaNRu). XI. I. — SR savatsa-, G băla-. Cf. ilankaRRu.

kaNaittu aprės avoir meuglė, v.e. iranki, XII. 1. — ŚR humkārādiśabdam kurvatīnām, G udghusya.

kaNRu veau, bufflon. XXIV. 4. - SR, G vatsa-.

kaNRukku pour bufflon(s). XII. 1. - SR, G vatsesu, vatse.

kācum el pièce (s de monnaie), VII. 3, cf. note p. 42. PV accuttāliyum e pendentifs à impressions ». — SR hastavalayeşu (bracelets), G manau (pierre

précieuse, ou clochette).

kāņ regarde, vois, aussi explétif, cf. note p. 42. — VI. 1, VIII. 2, XIII. 5,

XIV. 2, XVIII. 4, 5, XIX. 6, XXIX. 5. Cf. note p. 42, p. 44 sous XIII. 5. après avoir gardé, relenu, v.e. vantu niNRōm, VIII. 3. — G pratiruhya,

ŚR cf. sous pōkāmal.

kāppāNē ô gardien. XVI 2, 3. - ŚR, G pālaka-.

kāmaňkal désirs. XXIX. 8. — ŚR -spṛhāṃ, G kāmaṃ. kār noir. I. 6. — ŚR meghaśyāmala-, G śyāma-.

kāriyam action. XXIII. 8. - SR, G kāryam.

kāl pied, jambe. VI. 4, XIX. 1. — \$R caraņa-, pāda-. Cf. palkāl.

kālē, kālai Cf. ciRukālē, ciRukālai,

kāNam forel, XXVIII. 1. - ŚR kānanam, G vanam.

kinkini anneau de pendeloques. XXII. 4. - ŚR (dara-), G (kesara-).

kiţattiyō est-ce que (lu) gis? VII. 7, XIII. 7. — ŚR kim nidrāsi, G śayitāsi kim,

śeșe kim.

kiţanta étendue, p.e. malarmārpā, XIX. 4. — ŚR taṭa-, G śayita-. kiṭantu après étre couché, v.e. uRankum, XXIII. 1. — G śāyitvā.

kiricaika] actions. II. 2. — ŚR kriyākalāpam, G kriyāh.

kiļļi après avoir arraché, v.e. kaļaintāNai, XIII. 2. — ŚR (śirāṃsi) chitvā, G uddhrtya.

kīcikīcu kīs-kīs, onomatopée, VII. 1. — G kīśakīš. kīntāNai celui qui a déchiré. XIII. 1. — G vidaritavato.

kir pour kur dans SR I. 4.

kīrttimai gloire. XIII. 2. — \$R, G kīrtim. kīL orienl. VIII. 1. — \$R, G prācī-.

kiLē au bas, XXII. 2. — ŚR adhastanapradeśe, G adhah.

kuta pot. III. 7. - SR ghatam, G kalasam.

kuṭal entrailles, sein. V. 4. — ŚR garbha-, G deha-. kuṭai parapluie. XXIV. 5. — ŚR chatratvena, G chatri-.

kutaintu après avoir plongé, v.e. nīrātē, XIII. 6. — ŚR, G avagāhya.

kuņam qualité. XXIV. 5. — ŚR, G guņa-.

kunil balon de jel. XXIV. 4. - SR gani-, G yaşti-, cf. note p. 53.

kuttuvijakku *lampe à pied, lampadaire*. XIX. 1. — ŚR, stambhadīpaşu, G stambhadīpe.

kumaraN garçon. I. 4. — SR sūnu-, G kumāra-.

kumpakaranaN Kumbhakarna. X. 5. — ŚR, G idem. kumpiNa se sont fermé(e)s. XIV. 2. — ŚR samkucit

kumpiNa se sont fermé(e)s. XIV. 2. — ŚR samkucitāni, G mukulitam. kuyil (de) coucou(s). XVIII. 5. — ŚR, G kokila. Cf. note p. 49.

kulattil dans la famille. XXIX. 3. — ŚR, G kule.

kulattiNil dans la famille. V. 3. — G kule.

kulattu cf. āykulattu.

kulaviļakkē ô lumière de la famille. XVII. 3. — ŚR gopakuladīpabhūte, G kuladīpa-

kuvalai lolus. III. 5. - SR, G kuvalaya.

kuLal chignon(s), chevelure(s). VII. 4. — SR cikura-, G keśa-. kuLali 6 toi qui as une chevelure. XVIII. 3. — SR kacc, G keśc. kulira de fraicheur. XIII. 6. — SR sarvāngašaityam, G sušītalam.

kuļirntu apres avoir ele rafratchi(es) (par), v.e. devant refrain ou complete

par ēl. VI. 8, XXVII. 8. — SR ānandam ātanoti (VI), hṛṣṭair bhokta-yvam, XXVII), G śītalībhūṭam, śītalībhūya. Cf. ēl.

kulirntel puisse-t-it y avoir fraicheur! VI. 8, XXVII. 8, cf. kulirntu et el.

kulla faible. XIII. 6.

kuRaļai pelite(s) chose(s), mesquinerie(s). II. 6. — SR paišunyaparuṣāṇi, Guklim.

kuBai défaul. XXVIII. 4. — ŚR (hrya-), G nyūnatayā. kuBBam défaul. XI. 3. — ŚR (anavadyānāṃ), G doseņa.

kuRRu pelil(s), XXIX. 4.

kuRRēval humble service. XXIX. 4. Cf. kuRRu, ëval et note p. 56. kuNRu montagne. XXIV. 5. — \$R govardbanagirim, G parvatam.

kūtārai ceux qui n'adhèrent pas. XXVII. 1. — ŠR anāśrita-, G asangatān.
kūti après nous être réuni(cs), v.c. iruntu, XXVII. 8. — ŚR sanghībhūya,
G militvā.

kūr aigu(e). 1. 4. - SR (kīr fautif pour kūr) nisita-, G tīksņa-.

kūviNa ont chanté. XVIII. 5. — SR, G kūjanti.

kűvuváN pour appeler. VIII. 4. - SR ähvätam, G ähvänäya.

kūRai (aux) velement(s). XIV. 3. — SR, G vastrāķ.

kūRRattin de la mort. X. 5. — \$R, G mṛtyu-.

keţukkum qui détruit, p.c. niNkaiyit, XXIV. 6. — ŚR niryātonakārī, G nivartitavan-.

kēcavaNai Kešava. VII. 7, XXX. 1. — ŚR (kṛṣṇa), G keśava-.

kēļļiyēl si tu demandes. XXVI. 2. — ŚR kim iti pṛṣṭe, G śṛṇoṣi ced. Cf. note p. 55.

kēţţilaiyō n'entends-lu pas? VI. 2, VII. 2, 5. — ŚR kim nāśrauṣiḥ, G nāśṛṇoḥ kim.

kěttě après avoir enlendu, v.c. kitattiyō, VII. 7. — ŚR śrutvāpi, G śrutvā.

kēļāy écoule! XXIX. 2. — ŚR, G śrnu.

kēļirē n'écoulerez vous pas? II. 2. — ŚR, G (śṛṇuta). kai main(s). VI. 1, VII. 3. — ŚR, G hasta-.

kaikāṭṭi en ayant montré la main, en ayant donné, v.e. eṇṇi, II. 7. — ŚR datvā, G hastena [dadāmaḥ]. Cf. note p. 39.

kaiyaN cf. tatakkaiyaN.

kaiyāl avec la main. XVIII. 7. — ŚR hastena, G karcna.

kulyii dans la main. IV. 4, XXIV. 6. — ŚR karastham, hastastham, G hasta-,

końkai sein, X1X, 3, - ŚR kuca-, G stanam, koti stendard, XVI, 2, -- ŚR, G dhyaja.

koţiyê dendard, XXVI, 7. -- SR uparidhriyamanan, G dhvajanı,

koţiyê ô lianc. X1, 3, — ŚR latike, G late. koţu sois à (auxiliaire de mukantu). IV. 2.

kotukkum qui donnes, p.e. vimalā, XX. 4. - \$R dāyin, G prada-,

kotun terrible, I. 4. - \$R ghora, G krūra.

konta dont est donné, d'obtenir, p.e. āRRai, XXX. 3. — ŚR lebhira iti, G svi-

kāra-.

kottu

kontu après qu'a élé donné, ayant reçu, ayant pris, par le moyen de, v.e. eLuntu. VI. 6, v.e. cevittāl, VIII. 5, v.e. nōkkutiyēl, XXII. 7, v.e. peRu, XXVII. 2. — \$R avasthāpya (VI), saṃpādya (XXVII), G nidhāya (VI), ūdāya (XXVII).

bouquet. XIX. 3. - G guccha-.

kompaNürkku pour celles qui sont des rameaux. XVII. 3. — ŚR cañcallatāsadṛśa-nūrijanūnūm, G latāsadṛśinām.

koLunte o jeune pousse. XVII. 3. - G pallavabhute.

kolvāN pour recevoir. XXIV. 7, XXIX. 5. - SR ādātukāmāli, G ādātum.

(En XXIV ŚR a dhmātukāmāḥ cdésireuses de souffler», ŚR prenant paRai comme instrument à vent).

kollāmal sans accepter. XXIX. 4. — ŚR svikaraņam na nivāryatah, G asvikrtya.

koNRāNai celui qui a tué. XV. 7. — ŚR hantāram, G samhrtavantam.

köttu d'ivoire. XIX. 1. - SR dantamaya-, danta-.

kõtukalam curiosilé. VIII. 4, cf. note p. 42. — ŚR (snāna)kutūhala, G kautūhala. Skr. kautūhala- avec abrègement de ū. Autre interprétation kõtukalam «boisseau de défauts».

kötukulam variante de kötukalam, cf. note p. 42.

kōtai Godā. XX. 4. ŚR śrigodayā, G godā-. Cf. note p. 56.

köppu grâce. XXIII. 6. — ŚR sarvalaksana-, G vicitrasanniveśavat.

komāNē ô roi. XVII. 6. — ŚR nāyaka, G svāmin.

komāNai seigneur. XII. 5. — ŚR adhipam, G nāyakam.

köyil demeure, palais. XVI. 2, XXIII. 6. — ŚR divyabhavana-, śrīmandirād,

G mandira-. Cf. tirukköyil et note p. 47.

köyilil dans le temple. VI. 1. - SR, G mandira-.

köla belle. XXVI. 7. — ŚR bhāsamānasobhana-, G sundara-.

kōLi coq(s). XVIII. 4. — ŚR, G kukkuṭāḥ. kōvalar pasteurs. XI. 3. — ŚR, G gopālānāṃ.

kövintā & Govinda. XXVII. 1, XVIII. 4, XXIX. 5. — ŚR, G idem. cakatam chariot. VI. 4, XXIV. 3. — ŚR śakatāsuram, G śakatam.

cakkaram disque. XIV. 7. - SR, G cakra-.

canka académique, du « Sangam ». XXX. 5. - G sangha-.

cankankal conques. XXVI. 3. — SR, G sankha-.

cankattamiL tamoul académique. XXX. 5. Cf. note p. 56. cankam compagnie, foule. XXII. 3. — G sanghasah.

cankiN de la conque. VI. 2. — ŚR, G śankha-.

canku conque. XIV. 4. — G sankham. Cf. note p. 45.

cankotu avec la conque. XIV. 7. - G sankhena.

canmānam (cammānam) hommage. XXVII. 2. — SR bahumānān, G sammānam.

cayaNattiN sur le lil. XIX. 2. — ŚR śayyāyām, G śayanacaramaLai pluie de flèches. IV. 6. — ŚR śaravarşa-, G śaravṛṣṭi-.

cāpam malédicion. XXII. 8. — SR pāpāni, G sāpo.

cārnkam (arc) Śārnga. IV. 6. — ŚR, G idem. cāla très. XXVI. 6. — ŚR ati-, G atīva.

cāRRi après avoir proclamé, v.e. nīrāţiNāl. III. 2. — ŚR anuştheya(vratam)

samkalpya, G uktvā. Cf. note p. 39.

cinkam lion. I. 5, XXIII. 2. — \$R, G simha-.

cinkācaNaltu sur le Irône. XXIII. 7. — ŚR, G simhāsane. Cf. note p. 52. cintikka en pensant, v.e. tūcākum, V. 6. — ŚR, G cintayāmaś cct.

cil clameur. XV. 2. — ŚR kalakalam, G (dussaham, a insupportablement.»).
cilampiNa ont brui, chanté. VI. 1, XIII. 5. — ŚR śabdayante, G kūjanti. Cf. note
p. 44.

cilumpiNa variante de cilampiNa.

ciRu pelil(e), un peu. VIII. 1, XX. 5, XXVIII. 7. — ŚR, G sūksma-, alpa-.

Cf. note p. 42 et ciRai.

ciRukālē petit matin. XXIX. 1. — SR prātah kāle, G prabhāte.

ciRukālai variante de ciRukālē.

ciRuciRitē un tout petit peu. XXII. 5. — ŚR mandam mandam, G stokastokam. ciRumiyarōmukku à nous qui sommes petites. XVI. 4. — ŚR, G kanyūnūm asmākam. ciRumīrkaļ petites filles. I. 3. — ŚR gopakanyāh, G bālāḥ.

ciRai (de l')enclos. VIII. 1, variante de ciRu. Cf. note p. 42.

ciRRam très petit. XXIX. 1. — G atīva prathama-.

ciRRātē sans bouger. XI. 7. — ŚR kāyikavyāpāra-, G parispandam vinā.

par colère. XII. 5. - SR kopād, G kopena. ciNattiNāl fortune, facutté. I. 3, XXVII. 1. - SR aisvarya-, sauryasalin, G sri. cir guna. pleins de beauté. XVIII. 7. - ŚR saustavayukta-, G gunapūrna-. cîrâr fortune, noble. XXIII. 2, 7. - SR, G srimat. Cf. note p. 52. cīriya opulent. III. 6. - SR (kṣīrocchūneṣu), G prthula-. cīrtta en élant en colère, v.e. arulātē, XXVIII. 7. — ŚR. G kopa-. cîRi ô lumière. XXI. 5. — ŚR jyotirmayavigrahayukta, G tejo. cutārē paradis. X. 1. - SR (tatphalam), G svargam. cuvarkkam de l'enlourage. XI. 5. - SR parisaravarti-, G bandhubhūtāh. cuRRattu toul alenlour. IX. 1. - SR paritah, G samantad. cuRRum bracelet. XXVII. 4. - SR hastakeyüra, G valayam. cütakamê œil rouge, rutilant. I. 6, XXII. 5, XXX. 7. — ŚR, G raktākṣa-, raktacenkan nayana-, pundarikanayana- (ŚR XXX). Cf. note p. 33. brique. XIV. 3. - SR raktadhātu-, G işţaka-. cenkal cen rouge. III. 4. lolus rouge. XVIII. 7. — ŚR raktāmbuja-, G raktatāmarasa-. centămarai droilure. XX. 3. — ŚR, G ārjava-. ceppain coupe(s). XX. 5. - SR samputa-, G kalasa-. ceppu dis! V. 8. - SR pathata, G kathaya. Cf. ceppēl. ceppu puisses-lu dire! V. 8, en prenant ēl comme impératif de ēlu. Cf. ēl. ceppēl rouge, XIV. 2, XVII. 7. - SR, G rakta-. cem qui a fait, formé, p.e. tāmōtaraNai, V. 4, p. e. tāmarai, XXII. 4. cevta ŠR (V) sampādakam, G (V) krtavantam. ceyyataNa choses à ne pas faire. II. 6. - SR akrtyani, G anacaritan. à faire, faisant, p.e. karicaikal, II. 2, p. e. kōvalar, XI. 2, p.e. empeceyyum rumāN, XVII. 1. — ŚR, G kartavya (II), ŚR kurvatām (XI), ŚR śila-, G (dāna)krd (XVII). Cf. note p. 48. nous ne ferons pas. II. 6. - SR na karisyāmah, G na kurmah. ceyyōm choses à faire. XXVI. 2. - SR ācaritam, G krtvāni. ceyvaNakal nous ferons. XXIX. 7. - SR karavāmah, G kurmo. ceyvõm ccru combat. XI. 2. - SR yuddham, G yuddhyatām. fortuné(es). I. 3, XXX. 7. — ŚR sampadyukta-, G, śrīmad, sampanna-. celva celvappeņtātti fille comblée. XI. 7. -- ŚR samrddhāyā nāryās, G sampadangane. celvam prospérité. III. 8. -- ŚR aiśvaryam, G sampad. celvamum et bonheur, XXV, 7. - SR, G sampad-. A Fortune, XVII. 7. . - SR sampatsamrddha, G śriman. celvá el prouesse. XXV. 7. -- SR vīracaritrāņi ca, G sauryam ca. cevakamum surdité, IX, 5, .- SR, G badhirā. cevitu cevippüvě fleur d'oreille. XXVII. 4. — ŚR karņāvatamsa-, G karņakusumam. Cf. note p. 55. covyñy (à la) bouche rouge, XX, 5. - SR sonādhara-, G raktādhara-. qui a lué, p.e. iNiyāNai, XII. 5. — ŚR abhibhūya, G saṃhṛtavato. ceRRa toi qui as lué, détruit. XXIV. 2. - SR nasitavatas, G nāsitavan. ceHRäy collitair (des) ennemis. XI, 2. — ŚR pratipakṣa-, G śatrūṇām. ceRRäckku pour les ennemis. XX. 3. — ŚR śatrujana-, G śatrūnām. ceNRu élant allé(es), v.e. öţōm, II. 6, v.e. cēvittāl, VIII. 7, v.e. ceRucceyyum, XI. 2, v.e. kaliyē, XX. 1, v.e. ceRRāy, XXIV. 2, v.e. cērntu, XXVIII. 1, v.e. iRaiñei, XXX. 2. — \$R, G gatvā. cēviLaivār celles aux parures rutilantes. XXX. 2. - SR samīcīnābharaņayuktāh, G ujjvalābharaņānām. cērntu après avoir rejoint, atteint, v.e. unpom, XXVIII. 1. - SR, G prapya. prouesse. XXIV. 7. - SR apadānam eva, G sauryam eva. cēvakamē cēvittāl si nous servons, VIII. 7. - SR pranatās ced, G sevānahe ced.

cēvittu après avoir servi, v.e. poRRum, XXIX. I. - ŠR praņamya, G sovitvā.

cēRākkum cf. cēRu et ākkum.

cēRu boue, XII. 3. — ŚR pańkila-, G pańki-. Cf. ākkum.

coriyum répandant, p.e. pacukkal, XXI. 2. — ŚR dughāḥ, G srāvy-.

conna qu'a dite, p.e. tamiLmālai, XXX. 4. — SR pranītam, G utkam.

cora quand s'écoule, v.e. ceRākkum, XII. 2. — ŚR apravahat-, G sravayanti.

coRu riz cuil, cf. paRcoRu.

cōRē riz cuit. XVII. 1. — ŚR annalakṣaṇa-, G annasyaiva.

nālattu de la Terre. XXII. 1. — ŚR mandala-, G pṛthvī. nālattai la Terre. XXVI. 3. — ŚR jagat-, G bhūmim. takavu convenance. XIX. 8. — ŚR yuktam api.

takka digne de. XXV. 7. - SR patitvocita-, G anurupa-.

tankal leur. XIV. 4. - SR sva-, G svesam.

tankāy ô pelile sœur. XII. 3. — ŚR anuje, G bhagini.

tatakkaiyaN aux grands bras. XIV. 7. — ŚR vipulahastasya, G viśālabhujam.

taṭańkaṇṇiNāy ô toi aux yeux élargis. XIX. 5. — ŚR viśālanayane, G viśālanetre.

taţam grandeur, cf. taţakkaiyaN et taţankanniNāy.

tattoliyum el miroir. XX. 7. — G darpanam ca.

tan fraiche. XXX. 4. - G sitala-.

tannīrē eau. XVII. 1. — ŚR pāniya-, G jalasyaiva.

tattuvam (en) vérilé. XIX. 8. - SR, G nyāyam. Cf. note p. 51.

tantāN a donné. X. 6. — ŚR dattavān, G adāt.

tantu après avoir donné, v.e. nīrāṭṭu ou nīrāṭṭēl, XX. 7. — ŚR, G datvā.

tappāmal sans lacune. XXX. 5. — ŚR avaikalyena, G bhramsam vinā.

tappāmē variante de tappāmal.

tam d'eux. XI. 3.

tamiL tamoul. XXX. 5. - SR subhasamyuktam (pour approcher du sens

primitif de tamiL, « suave »), G drāvida-.

tayir caillé (plus exactement yaourt). VII. 5. — ŚR dadhnām, G dadhi. tarikkilāN qui ne supporte pas. XXV. 3. — ŚR tadasahamānatayā, G dharttum ašakvatayā.

taruti donne! XXV. 6. — ŚR, G dadāsi.

tarum donnera. X. 4 (ou qui donnera, p.e. punniyaNāl). — ŚR dāsyali.

taruvāN il donnera, I. 7. - ŚR dāsyati, G dadyāt. Cf. note p. 35.

talai (sur) tête(s). XII. 4. — SR, G sirasi.

talaippeytom nous nous sommes rassemblées (littéralement « nous avons mis un chof »).

XXII. 3. — ŚR āśritās smaḥ, G praviṣṭāḥ smaḥ.

tavattavar ascèles. XIV. 3. — ŚR sannyāsinaḥ, G dhāvitavantaḥ. Cf. noto p. 45. tavirkkum qui évile, d'éviler, p.e. kaliyē, XX. 2. — ŚR nivartaka-, G nivāsayad-.

Cf. note 1, p. 84. tavirntu après avoir écarié, cessé, v.e. kalantu ou kalantël, XIII. 8. — SR,

G vibāya.

taNNai loi-même. XXVII. 1. — G atmanam. Cf. uNRaNNai.

taNNōtu cf. uNRaNNōţu.

tāmarai lolus. XXII. 4. — ŚR puṇḍarīka-, G tāmarasa-. Cf. centāmarai, poNRā-

marai.

tāmōtaraNai Dāmodara. V. 4. — SR, G idem. Cf. note p. 40.

tāyai mere. V. 4. — SR mātr-, G mātur.

tārāy donne! XXVIII. 8. — SR prayaccha, G dehi.

tārār elles ne donneroni pas. X. 2. — SR na prayacchanti, G na dadyuh.

tāLātē ne relâchant pas. IV. 6. — ŚR avilambena, G avilambam.

tāļ verrou. IX. 3, XVI. 3. — ŚR argalam, G yantram.

tāN soi-même. IX. 4, X. 6, XXV. 3. — G svayam. Cf. iNittāN, nāNētāN.

tinkal mois. 1. 1, III. 3. — SR, G māsa-.

Lune. XXX. 2. — SR, G candra-.

tinkelum el la Lune. XXII. 6. — SR, G candra-.

tiru Forlune, XXV. 7. - SR, G śriyah.

tirukköyil temple fortuné. XIV. 4. — SR ärädhyadevatä-, śrīmanmandira-. Cf note p. 47.

tirumālāl par Tirumāl. XXX. 7. — ŚR lakşmīvallabhena, G śriyah patyā.

tirumukattu de visage fortuné. XXX. 2, 7. — ŚR mukhyas, alankṛtamukhena, G śrimukha-.

tiruyarul heureuse compassion. XXX. 8. — ŚR (anugrhītāḥ), G śrīkṛpām.

tiruyē 8 Forlune. XX. 6. — SR he śrih, G śrih.

tiRal force. XI. 2, XX. 3, XXIV. 2. — SR bala (XI), SR (tava)sāmarthyam

(XXIV), G bala-, śakti.

tiRavātār celles qui n'ouvrent pas. X. 2. — SR anapāvrtya vartamānāh, G anud-

ghāṭayantyaḥ.

tiRavāy ouvre! IX. 3, XVI. 3, XVIII. 3, 8, XIX. 4. — ŚR apakūru (mais XIX

vada), G udghāļaya.

tiRavāy lu n'ouvres pas. XII. 6. — ŚR nādharam api calayasi (« tu ne remues même pas la lèvre »), G nodghāṭayasi. PV : vāytiRavāy nī vāy

tiRakkiRilai, «tu n'ouvres pas la bouche».
tiRavu ouvre! VII. 8, X. 8. — SR apăvrnu, G udghāţaya. Cf. le suivant.

tiRavēl puisses-lu ouvrir! VII. 8, X. 8 (en prenant ēl comme complétant tiRavu

et non comme début du refrain). Cf. ēl.

tī méchant(es). II. 6. — ŚR krūrarūpa-, G krūra-. tī feu. XXIII. 2. — ŚR analasadṛśa-, G agni-. tinku matheur. III. 3. — ŚR duritāni, G durbhikṣaṃ.

méchancelé, XXV. 3. - G dvesam.

tīyiNil dans le feu. V. 8. - SR agnipraksipta-, G agnau.

tīrntu après avoir accompli, v.e. makiLntu ou makiLntēl, XXV. 8. — G pūrayāmo.

tuyil sommeil. VI. 5, IX. 2, 6, X. 6, XVI. 6, XIX. 6, XX. 2, 4, 6, XXI. 5. — SR, G nidrā.

tuyiNRa endormi, p.e. paramaN, II. 3. — SR, G nidrāņasya.

tuLüy *(de) lulasi, basilic, Ocymum sanclum.* X. 3. — ŚR tulasivibhūşita-, G tulasika-.

tuHaivaNai riverain. V. 2. -- SR vihārinam, G ghattavantam.

th pur(es), net(te). V. 5, IX. 1. — ŚR śucīni, samicīna-, G pariśuddha-, śuddha-.

tūcu poussière. V. 8. — ŚR tūlavat (« comme coton »), G tūlam.

topam encens. IX. 2. - SR, G dhūpa-.

tûya pur(cs). V. 2. -- \$R viśuddha-, G pariśuddha-.

thyöm nous qui sommes pures. V. 5. - SR, G parisuddhāh.

tuyomay nous étant pures. XVI. 6. — SR satyo, G parisuddha bhūtvā. tuvi après avoir jeté, v.e. toLutu, V. 5. — SR samarpya, G praksipya.

teriyal guirlande, XXX, 4. — ŚR mālādhārī, G māla-.

toNNilankai Lankā du Sud. XII. 5, XXIV. 2. — SR, G daksiņalankā. Cf. note p. 44.

tenkate sans se troubler, s'effaroucher. III. 6.

tēcamuļaiyāy loi qui possèdes le rayonnement, radieuse. VII. 8. — ŚR he tejasvini, G tejasvini.

tövätitövaNai Dieu premier des dieux. VIII. 7. — ŚR devädidevaņ, G devädhidevaņ. tēRRamāy étant lucide. X. 8. — ŚR vivekasahitā satī, G vaišadyena.

tolaintu après avoir perdu, v.e. vantu, XXI. 6. — SR nirastārthāḥ, G hānim prāpya.

celui qui a l'action. I. 4. - SR krtyasali-, G karma-. toLilaN toLutu après avoir salué, v.e. cintikka, V. 5. - SR pranamya, tōtē pendant d'oreille. XXVII. 4. - SR kundala-, G karnikām, du jardin. XIV. 1. - ŚR ārāma-, G udyāna. tõttattu (du) portique. XVI. 2. - SR, G torana-. tōranaami (es). XI. 5. - SR sakhijanesu, G sakhyah, tŏLimâr bras. XVIII. 1, XXX. 6. - SR, G bhuja-. tōl tõlutai qui possède des épaules. IV. 4. - \$R bhujaśāli-. anneau(x) de bras. XXVII. 4. — G angadam. tölvalaivē tōRRam apparition. XXI. 5. - ŚR prakāśamāna-, G drsvamānatavā. toRRum (toRRu-um) même après avoir été vaincu, v.e. tantaN, X. 6. - SR parajayam api prāpya, G parājayam prāpya. tōNRum qui paratt, p.e. anivilakkai, V. 3. — ŚR āvirbhūta-, G prādurbhūtan. où paraît, p.e. torana, XV. 2. - \$R, G prakāśamāna-. nańkäy Dame. XX. 6. - G pürne. notre sœur. XIV. 6. mesdames. XV. 2. - ŚR bhāgavatyah, G pūrņā-. nankaimīr poison. VI. 3. - SR, G vişa-. กลกัดแ natuńka faisant trembler, v.e. muralvaNa, XXVI. 3. — ŚR prakampana-, G kampayat-. nantakopaN (de) Nandagopa. I. 4. - SR, G idem. nantakopaNulaiya de Nandagopa. XVI. 1. - SR, nandagopasya, G nandagopāla-. nantakopālaN (de) Nandagopāla. XVIII. 2. — ŚR nandagopasya, G, nandagopāla-, nantakopālā 8 Nandagopāla. XVII, 2. — ŚR, G nandagopāla. nappiNNāy ô NappiNNai. XVIII. 2. - ŚR nile, G nile. Cf. note p. 49, voir Introduction p. XV et suivantes. NappiNNai. XIX. 3, XX. 6. - SR, G idem. nappiNNai de nous, notre. II. 1, III. 2, XXIX. 8. - \$R, G asmat, asmākam. nam namakku pour nous. XXVIII. 5. - G asmākam. à nous précisément. I. 7. - SR, G asmākam eva. namakkē nammāl par nous. X. 3. — ŚR, G asmābhih. bon. I. 1. — ŚR śubha-, G samicina-. Cf. naNNāļāl. nal ayant récilé, v.e. devant refrain ou devant ēl, cf. le suivant, IX. 8. naviNRu naviNRēl puisses-lu réciler ! IX. 8 (en prenant ēl comme impératif de ēlu et non comme début du refrain). Cf. čl. naRum cf. vācanaRum. possesseur de bonne richesse. XII. 3. - SR svämitvalakşanadhika-, naRcelvaN G samīcīnaśrīmalo. après avoir mouillé, en mouillant, v.c. ceRakkum, XII. 3. - SR seka-, naNaittu G ärdrikrtya. étant bien, appropriés, p.e. cūţakamē, etc., XXVII. 3. - G samīcīnaNRāka nalavā. par un bon jour. I. 1, XIII. 7. - SR subhadina, punyadine, G samicinaNNāļāl nakāle (XIII). nous autres. III. 2. - SR asmäbbih, G vayam. nänkal nous autres même. IV. 7. — ŚR asmākam, G asmābhih. nānkalum paus, III. 3, XXVII. 3. - SR sarvajana-, G deśc, loka-. nātu au point du jour. II. 4. - SR pratyuse, G pratar. nātkālē toi qui n'as pas honte. XIV. 6. - \$R, G lajjāhīne. nānātāv nous. II. 5, V. 5, VIII. 7, XXVIII. 3, XXIX. 7. — SR, G vayam. năm nom(s). IX. 8. - SR, G nāmāni. กลิฑลฑ nous aussi. II. 1. - SR, G asmābhir api. Cf. note p. 37. nāmum nāyakappenpiļļāy ô fille de chef, jeune fille. VII. 6. — ŚR he kanyāmaņe, G nāyikāngane.

nāyakaN guide, chef. XVI. 1. — ŚR, G nāyakayatā.

nārāyaṇaN Nārāyaṇa. VII. 6, X. 3. — ŚR, G idem. Cf. note p. 34.

nārāvanaNē c'est Nārāyaņa. L. 7. — SR, G nārāyaņa eva.

nāvulaivāy toi qui as la langue. XIV. 6. — SR vānmātrasadhvi, G jihvāvati.

nāl jour. 1. 1, X. 4. — ŚR, G dina-, divasa-. Cf. naNNālāl.

nāRRa qui embaume, p.e. tuLāy, X.3. — ŚR surabhi-, G sugandhi-.

nāNētāN moi-même. XV. 4. — ŚR, G aliam eva.

nimirntu après s'être dressé, v.e. potarum, XXIII. 4. — SR unnamayya.

nilai (à) slabililé. XVI. 8. — ŚR ādhāra-, G sthita-.

niRaikkum remplissant, p.e. pacukkal, III. 7. — SR pūrayanti, G pūraycyuh.

niRainta où est pleine (la Lune), p.e. naNNäl, I. 1. — SR vivrddha-, G pūrņa-, niRaintu etanl comblé, v.e. ör («considère») ou cf. niRaintēl, III. 8. — SR, G samrd-

dham

niRaintel puisse-t-il y avoir comble de, III. 8, cf. el et niRaintu.

niN de loi. XI. 5, XII. 4, XXII. 2, XXIV. 6. — SR, G tvad-, tvadīya-. niNaittu delant préoccupé (es), v.e. cōra, XII. 2. — SR vatsān dhyātvā, G cinta-

yitvā.

niNainta en étant préoccupé, p.e. kañcaN, XXV. 3. — SR jighāmsatah, G cinti-

tavad-.

niNRa qui était, p.e. nantakōpaN, XVI. 1, p.e. cuṭarē, XXI. 5, p.e. neṭumālē, XXV. 5. — ŚR, G sthita-.

niNRaNavum el celles qui sont à venir. V. 7. — SR karisyamanani ca.

niNRu étant arrêté, constamment, v.e. atirntu, IV. 5. — ŚR sthira-, G sthiram.

après avoir arrêlé, relenu, v.e. cōra, XII. 2. — G sthitvā. après êire resté, v.e. pōntaruli, XXIII. 6.

niNRom nous sommes là. VIII. 4. — SR cf. sous vantu, G sthitas sma.

nī loi. IV. 1, VII. 7, XI. 7, XII. 6, XIII. 7, XV. 5, XVI. 7, XIX. 5, XXIII. 5, XXVIII. 8, XXIX. 3. — \$R, G tvam, tava.

nikku écarle! XVI. 8 ou cf. nikkēl. — ŚR, G udghātaya. Cf. ninku.

nīkkēl puisses-iu écarter. XVI. 8 (en prenant ēl comme complétant nīkku). Cf. ēl.

nīnkalē c'est vous autres. XV. 4. — ŚR, G yūyam eva.

nīnkāta sans cesser, p.e. celvam, III. 8. — ŚR niravadhika-, G avinābhūta.

nitiku varianle de nikku.

nīyum et toi. XVII. 8. — ŚR, G tvañ ca.

nir eau(x). V. 2. — SR, G jala-.

nīrāļa pour jouer dans l'eau, v.e. potuvir, 1. 2, v.e. makiLntu ou makiLntēl,

IV. 8. - SR snātum, G tīrthāvagāhanāya, avagāhanāya.

nīrāļātē sans jouer dans l'eau. XIII. 6. — ŚR, G snānam akrtvā.

nīrāļi après avoir joué dans l'eau, v.e. eLutom et verbes suivants, II. 4. —

ŚR, snātvā, G avagāhya.

ulvātiNūl si (nous) jouer dans l'eau ou par le jeu dans l'eau. III. 2. — ŚR snāne kṛte, G avagāhāmahe ced.

nirū(uvāN pour le jeu dans l'eau. XXVI. 1. — ŚR siṣṇāsubhiḥ, G avagāhanāya. nirū((u fuisant jouer. XX. 8. — Cf. nirāṭṭēl et note p. 38, p. 51.

nîrăției puisses-lu faire jouer dans l'eau (en prenant el comme impératif de ëlu et non comme début du refrain) XX. 8. — SR snapayet, G avagă-

hanam kāraya. nekiLntu s'dani épanoui(es), v.e. kūmpiNa, XIV. 2. — \$R, G vikasita-.

netumālē *ð Netumāl*. XXV. 5. — ŚR dirghavyāmohaśālin, G dirghavyāmohavan. Cf. note p. 53-54.

ney beurre liquide, ghī, mantègue. II, 4, XXVII. 7. — ŚR, G ājya-, ghṛta-. Gf. note p. 56.

neruppu feu. XXV. 5. - SR anala-, G agnitayā.

nel nelli, riz sur pied. III. 4. - \$R sasya-, G nīvāra-,

hier précisément. XVI. 5. - SR prag eva, G purvedyur eva. neNNalě

variante de neva. nēca

(d')adhérence. XVI. S. - SR (dvara)drdhabandha-, G snigdha-. Cf. nēya

note p. 48.

nēr correct(s). I. 2. - SR anagha-, G samicina-.

a promis. XVI. 5. - \$R vācā dattavān, G uktim adāt. něrntáN

regard. XXII. 7. nākku

nökkutiyēl puisses-lu porter le regard! XXII. 7. - SR pasyasi ced. G katāksayasi.

Cf. utiyel et el et note p. 52.

nôRRu en ayanl accompli le vœu, v.e. pukukiNRa, X. 1. - ŚR vratam anuş(hāya,

G anuşthāya.

pakai: inimitié. XXIV. 6. - SR vaira-, G virodham. pańkam brisure. XXII. 2. - SR nirasta-, bhangayanto.

pankayakkannāNai celui qui a des yeux de lolus. XIV. 8. - SR pundarikākşasya,

G pankajanetram.

vaches. III. 7, XXI. 2. - ŚR gāvaḥ, kṣīradughāḥ, G paśavo, gāḥ. pacukkal

(aux) cinq ]qualités]. XIX. 2. — ŚR pańca(lakṣaṇavidhaguṇayuktāyāṃ), pañca G (tūla, «coton»). Cf. note p. 50.

patintu s'étant accordé(s), v.e. or (« considère ») ou cf. patintel. I. S. — ŚR abhiniviśya, G samgamya.

patintēl puissent s'accorder. I. 8, en prenant el comme impératif de elu et non comme début du refrain.

subissanı, p.e. tayir. VII. 5. — ŚR (prāpitānām), G cf. sous ōcai. patutta

(de) celui qui a acquis. XXI. 3. — SR labdhavato nandagopasya, pataittāN G prāptavalah.

pattarpiRāN (de) PattarpiRāN, XXX, 4. — ŚR śrīvisnucitta, G brāhmana-,

pani

palli

rosée. XII. 4. - SR tuhine, varşe. saluant, p.e. mäRRär, XXI. 7. - SR saranam upayanti, G äsrayante. paņiyum

autrefois. X. 4. - SR pūrvakāle, G pūrvam. pantu

c'est depuis longiemps que. XV. 3. - \$R, G purvam eva. pantē

véranda. XVIII. 5. - SR mantape, G mandape. pantal

(par une) balle. XVIII. 6. - SR, G kantuka (kanduka), cf. note p. 49. pantu

se sont dispersé(s). VIII. 2. — ŚR sarvadigvyāptāh, G vyāptāh. parantaNa Elre suprême. II. 3. — ŚR paramapuruşasya, G paramasya. paramaN

par la forme XXVI. 3. - SR rupena, G prakurena. pariciNāl

cf. ipparicu. paricu pal cf. venpal.

abondamment, nombreux. XI. 1. - SR, G bahu-. pala

ô Baladeva. XVII. 7. - SR, G idem. palatēvā nombreux, divers. IX. 8. - G sarvāņi. palavum

palkalaNum loules sorles de bijoux. XXVII. 5. - ŚR sarvāņy ābharaņajālāni, G saka-

lābharanam.

maintes fois. XVIII. 5. - SR asakrt, G anekaväram. Cf. note p. 49. palkāl (de) vivals (« nombreuses années »). XXVI. 6. - SR mangala-, G manga-

palläņļu lam. Cf. note p. 55.

(sur la) couche. XIII. 7. — G śayyāyām.

(du) lit de repos. XXII. 2. - SR mañca, G sayanakhatvāyāh. pallikkaţţil

tambour. I. 7, VIII. 5, X. 4, XVI. 4, XXIV. 7, XXV. 6, XXVII. 2, paRai XXVIII. 8, XXIX. 5. — \$R vratopakaraņam vādyaviščsam, G parikaram. Cf. note sur I. 7, p. 34. Cf. appaRai.

tambour. XXVI. 6. - G palaham.

paRaiyē paRpanāpaN dont l'ombilic porte un lotus, Padmanābha. IV. 4. = ŚR, G Padmanābha-.

```
après avoir saisi, v.c. vānka, III. 6. — ŠR, G grhitvā.
paltIti
             après avoir pris, occupé, v.e. pătavum, XII. 4. — ŚR sthitvā, G avasta-
             bhya.
pāńcacaNNiyamē Pāncajanya. XXVI. 4. — ŚR, G idem.
             landis que chanlent, v.e. ciRRātē pēcātē, XI. 6. — ŚR gāvalsu, G gāvanti.
pāţa
             pour chanter, v.e. vantu, XVIII. 6. - SR ganaya, G gatum.
             anneau de pied. XXVII. 5. - SR pādakaļaka-, G nūpuram.
pätakamē
             même quand on chanle, v.e. kette, VII. 7, v.e. vay tiRavay, XII. 6. -
pātavum
             SR ganam, G gitam, SR (XII) giyamaneşu, G (XII) gane.
             quartier, cf. āyppāti.
pāti
             après avoir chanlé, v.e. unnom, II. 3, v.e. nîrāliNāl, III. 1. v.e. cintikka.
pāti
             V. 6, v.e. koņļu, VIII. 5, v.e. pōy. XIII. 2, v.e. tīrntu, XXV. 7, v.e.
             kontu, XXVII. 2. - ŚR stutvā, G gītvā. Cf. note p. 39.
             chanle! XIV. 8, XV. 8 ou cf. patel. - SR, G gatum.
pătu
             pour chanter. XVI. 6. - SR -ganam karişyamanah, G gatum.
pātuvāN
             puisses-tu chanler! XIV. 8, XV. 8 (en prenant el comme terminiason),
pătēl
             gens de la Terre. I. 8. — SR bhūmisthajanesu, G bhaumāh.
pārēr
             lail. II. 2, 4, XII. 2, XXI, 2, XXVI. 4. — ŚR ksira-, G ksira-, dugdha-.
pāl
             Cf. päRkatal.
             ô poupée. VIII. 5, XIII. 7. - ŚR, G sālabhañjikā-. Cf. note p. 42.
pāvāy
             væu. I a XXX, refrain, XIII. 3. - SR vrata-, G (chandah). Cf. notes
pāvāy
             p. 35-37 et note sur II. 1.
             vœu. XIII. 3. - ŚR, G vrata-. Cf. note p. 42, p. 44.
pāvai
             pour le vœu. II. 1, III. 2. — SR, G vrata-.
pāvaikku
             largeur. IV. 4. - $R balavat-, G mahā-.
pāLi
             océan de lait. II. 2. - ŚR ksīrābdhau, G ksīrasamudre.
pāRkaţal
             riz au lait. XXVII. 6. - SR, G kşīrānna-.
pāRcōRu
             et aumône. II. 7. - SR bhikṣādānam, G bhiksām.
piccaiyum
             séparation. XIX. 7. — ŚR āślesābhāvam, G viślestum.
pirivu
piLaippittu
             ayant torturé, v.e. niNRa, XXV. 4. - SR anyathā kṛtvā, G vināsya.
             el faule. V. 7. - SR pāpāni, G aparādhah.
piLaiyum
             celui qui a déchiré. VIII. 6. - SR vidārakam, G vidārivantam.
pilantāNai
             8 petite, enfant, VI. 3. - SR he balike, G bale.
pi||āy
             enfants, jeunes filles. XIII. 3. - SR gopakanyāh, G bātāh.
pillnikal
pillafkalum et filles, VIII. 2. - ŚR gopakanyāh, G balā api.
pillaikalõm '
             nous enfants. XXVIII. 6. - SR bālisajanair asmābhih, G bālābhir
             asmābhih.
piRanta
             né, variante de piRantu. XXIX. 3, p.e. nī. Cf. note p. 56.
piRuntaNaiya que (tu) naisses, variante de peRuntaNai, XXVIII. 3.
             après être né, v.e. valara, XXV. 1, v.e. pōkātu, XXIX. 3. — ŚR utpannas,
piRantu
             G avatirya (XXV), ŚR prasūtasya, G avatirya (XXIX). Cf. note p. 56.
             el pendeloque(s). VII. 3. - PV mulaittāliyum « et pendentifs à grains »,
piRappum
             MPN āmaitlāliyum «ct pendentifs à tortues», SR (anyābharaneşu),
             G kürmābharaņe.
piRavi
             naissance. XXVIII. 3. - SR avirbhava-, G janma-.
piRavikkum pour naissance(s). XXIX. 6. — ŚR (sarveşu) janmasu, G janmasv api.
piN
             derrière. XXVIII. 1. - $- anu-, G pascād.
piNNë
             après. XXVII. 6. - G anantaram.
pukaL
             renommée. XXIV. 3. - SR, G kirti-.
pukaLa
             pour louer, v.c. paţintu ou paţintēl, I. 8. - SR ślāghamāneşu, G yathā
             ślāgheran.
pukaLum
             que loue, p.e. pariciNal, XXVII. 3. - SR slaghaniya-, G stuyamana-.
pukaLntu
             ayant loué, v.e. devant refrain ou čl, XXI. 8. - SR gayantyah.
```

```
puisses-lu louer (en prenant el comme impératif de élu et non comme
             début du refrain), XXI, 8,
pukukiNRa
            qui vas entrer, p.e. ammāy, N. 1. — ŚR prāpsyāmīti manyamānā,
             G pravišan Cf. note p. 43.
pukutaruvāN (étant) pour s'approcher d'entrer, à venir. V. 7. — G pravešāya. Cf. noto
             p. 40.
             après (qu'est) entré, v.c. kulirntu ou kulirntel, VI. 8. - SR pravisya,
pukuntu
             G. pravešane.
             après (que sont) entré(es), v.e. pata, XI. 6. - SR, G pravisya.
             sont entrées. XIII. 3. - SR, G pravistah.
pukkār
pukku
             après être entré, v.e. iruntu, III. 6, v.e. mukantu, IV. 2. - SR, G pra-
             viśya.
             avanlage, bonheur. XXVIII. 3. - SR punyamātra-, G anugunapunyena.
punniya(m)
             par le Bienheureux. X. 4. - SR, G dhārmikena.
punniyaNäl
             nouvelle (ville). XXX, 3. — ŚR Śrīvilliputtūr, G Dhanvinavyā, Cf.
putuvai
             note p. 56.
             (de) derrière. XIV. 1. - G paścalya-.
puLai
             (du) Roi à l'oiseau. VI. 1. - SR paksirājasvāmibhagavan, G paksi-
pullaraiyaN
             vāhana- (Visnu ayant pour monture l'oiseau Garuda).
             de l'oiseau, XIII. 1. - G paksino.
nulliN
             et les oiseau(x). VI. 1, XIII. 5. — ŚR, G pakṣiṇaḥ.
pullum
             après être sorti, v.e. pōtarum, XXIII. 4. - ŚR, G nirgatya.
puRappattu
             termitière. XI. 4. — ŚR, G valmīka-.
puRRu
             de la djangle. XI. 4. - SR vanya-, G sthala-.
puNa
             fleur, XXII, 4, XXIII, 5. — G puspa-, kusuma-.
рŭ
             chevelure à fleurs. XIX. 3. — ŚR puspavāsita- kacašāli, G puspakeša-.
pūńkaLal
             fleuri, fleurissant. III. 5. - SR (darsaniyesu), G (sundara).
pům
             (du) lin. XXIII. 5. - SR, G atasi-.
pūvai
pentātti
             cf. celvappentătti.
             ô fille. VII. 2. - SR he bālike, G angane.
pennē
             cf. nāyakappeņpiļļāy.
peņpiļļāy
             pleus! IV. 7. - SR varşaya.
peytițăy
             après avoir plu, v.e. verbes ultérieurs, III. 3, v.e. vara, XXVII. 7. -
peytu
             ŚR varşati, G varşā bhavet, G (XXVII) (arpite).
             ð toi qui es grand. XXI. 4. - SR mahatvagunasatin, G mahan.
periyāy
             grand(es). V. 2. - SR, G mahā-.
peru
             grand (es). III. 4, 7, IX. 6, X. 6, XXI. 2, XXVI. 6. — SR, G mahā-.
perum
             grande Dame, maîtresse. XVII. 4. - SR, G svāmini.
perumāţţi
             Seigneur. XVII. 2. - SR, G svämin.
perumāN
             à oblenir, p.e. canmanam, XXVII. 2. - SR, G praptavya-.
peRu
             que lu aies oblenu (naissance). XXVIII. 3. — ŚR hetubhūta-, G prāpty-.
peRuntaNai
              Cf. piRantaNaiya.
              l'espèce bovine. XXIX. 3. - SR go, G gosamüham.
peRRam
              après avoir obtenu, v.e. iNpuRuvar, XXX. 8. - G prapya.
peRRu
              sans parler. X1. 7. - ŚR vācikavyāpārāntareņa, G vārtam ca vinā.
pēcātē
              que disent, p.e. peccu, VII. 2. — SR -nivahan, G ucyamana-.
pēciNa
              qui parte, p.e. nankāy, XIV. 5. — ŚR vācam prayunjane, G uktimat.
pēcum
              parole(s), propos. VII. 2. — G vacana-.
 pēccu
              (de la) démone. VI. 3. - SR pūtanā, G piśaci.
 рēу
              ô fille de diable, fille slupide. VII. 2. - SR bhrante, G mugdha-. Cf.
 pēyppeņņē
              note p. 41.
              grand. VI. 2, 7, XII. 7. — ŚR, G mahā-.
 pēr
              nom(s). III. 1, XI. 6, XVIII. 6, XXVIII. 7. — SR, G nāma-, SR
pēr
              (XXVIII) śabda-. Cf. note p. 39.
```

après avoir agilé, v.e. kētļilaiyō, VII. 3. — ŚR calayitvā, G niskāsya.

pērttu

```
après s'être agité, v.e. ntaBi, XXIII. 3. -- SR calitya. G sancaram.
pērntu
            krtvā.
            vert(s) (frais, en boulon). XXX. 4. - SR (vikasita-), G 'chavimat-
paim
            doucement. II. 3. - SR atiniścalatayā mrdutayā vā, G niścalam.
paiya
            faisant bouffer, v.e. pērntu, XXIII. 3. — ŚR udgacchatsu.
poňka
            après avoir bouillonné, v.e. alippa, XXI. 1. - SR (vivrddha-), G (var-
pońki
            dhitvă:.
             (à) poudre. XIV. 3. - SR rajoranjila-, G cūrņa-.
poti
            molif. XI. 8. - SR, G prayojanam.
porul
            profit. XXIX. 2. - SR, G phalam.
            mechant. XIII. 1. - SR, G dusta-.
pollã
             (à) raie(s). III. 5.
politi
            insecle rayé, abeille. 111. 5. — ŚR rūpaśālibhramarāḥ, G rekhāvadbhra-
poRivantu
            marāh.
             ô liane d'or. XI. 3. - ŚR hemalatike, G svarnalate.
poRkotivě
poRRāmarai lolus d'or. XXIX. 2. - SR alavinda-, G sprhanīyafāmarasa-.
             or. XVII. 7. - SR, G svarņa.
poN
             pour démolir, v.c. utaittāy, XXIV. 3. - ŚR nāśayitum, G vināśāva.
poNRa
            sans aller, XXIX, 4-5, - G maga mo.
põkātu
            sans partir. VIII. 3. — ŚR gamanam pratisiddhya, G gamanam vinā.
põkāmal
             variante de potantar.
pökiNBär
pôkiNRārai celles qui partaient. VIII. 3. — ŚR gacchantīnām, G gacchantīr.
             sont partis. XIV. 4. - G gacchanti,
pötantär
             accorde d'aller, sors! XI. 4. - SR, G agaccha.
potarāy
potarukin Ren je sors. XV. 2. — SR agaechami, G nirgacchami.
             s'en va. XXIII. 5. - SR āyāti, G âgacchan.
põtarum
pötarkiNRēN variante de pötarukiNRēN.
             pars / sors / XV. 5. - SR agaccha, G nirgaccha.
pōtāy
             dans les fleurs. III. 5. - SR, G puspa-.
põtil
             boulon de fleur. XIII. 5. - SR puspa-, G kusuma-.
pötu
põtum
             cf. ettaNai põtum.
             allez! I. 2. - SR āgacchantu, G āgacchata.
pōtuminō
             vous qui irez. I. 2. - SR, G āgacchantyah,
potuvir
             elles sont sorties, XV, 6, . SR, G agatah.
pönlár
             est-ce qu'elles sont sorties? XV. 6. - SR kim agatah, G agatah kim.
põntárö
pöntu
             en étant sorti(e), v.e. ennikkol, XV. 6, v.e. aruli, XXIII. 6. — ŚR
             nirgatya, G agatya.
pöy
             après étre parti (es), v.e. pukkār, XIII. 2. — G gatvā.
             passé. V. 7. -- ŚR prācīnāni, G gato.
pöya
pöyppätu
             extrême grandeur, XXVI, 5. - PV, MPN : pēriţamāy irukkai, G mahal-
ből
             comme. 1, 6, 1V. 3, 5 (2 fois), XXII, 3, 6, - SR, G sadréa-, samāna-,
põlu
             semblable, XXII. 4. - ŚR sadrśa, G -vat.
             de même. XXI. 7, XXIII. 5. - ŚR yathā... tathā, G yathā, iva.
pölē
             semblables, XXVI, 5. — ŚR sādrśyayuktāh, G sadrśa-.
põlvaNa
pöväN
             pour aller, VIII. 3. — ŚR jigamisāya, G gantum.
põRRa
             célébré, p.e. paRai, X. 4. - SR, G stuta-.
põRRi
             après avoir loué, v.e. vantôm, XXI. S. - G āśāsya.
             louange, hommage, XXIV, 1 à 6. — SR jayatām (1 et 4), jayatu (2, 3,
             5, 6), G mangalam.
pöRRum
             d'adorer. XXIX. 2. - SR stutch, G äsasana-.
makal
             fille. 1X. 4. - SR, G sutā.
```

makaļē ő fille. IX. 3. — ŚR sute, G putri.

makaN fils. XXVI. 2. - SR putratvam, G putrataya.

makaNē ô fils. XXI. 3. — ŚR sūno, G putra.

makiLntu en se réjouissant, v.e. devant refrain ou ĕl, cf. makiLntől, IV. 8, XVIII. 8, XXV. 8. — G santuşya, ŚR sānandam (IV, XVIII), hṛṣṭaśca bhavema (XXV).

makiLntěl puisse-t-il y avoir bonheur! IV. 8, XVIII. 8, XXV. 8, en prenant čl comme fin de texte et non comme début du refrain, cf. čl.

manalaNai époux. XIX. 5, XX. 7. - ŚR priya-, G nāyaka-.

mani précieuse. IX. 1, 3. — ŚR mānikkamaya- « faite de rubis », G mani-.

Cf. note p. 42, p. 48.

maņi pierre précieuse. V. 3, variante de aņi. — \$R maņi-.

saphir. XXVI. 1. - SR, G maņi-.

maņikkatavam porte à pierreries. XVI. 3. — ŚR maņimayakavāţa-, G maņikavāţa-. Cf. note p. 47.

maņivaņņaN qui a le teint de saphir. XVI. 5. — ŚR nīlamaņisamānavarņah, G maņivarņah.

maņivaņņā - ô toi au teint de saphir. XXVI. 1.

mata furie, sécrétion des glandes temporales des éléphants en étal d'excitation. XVIII. 1. — ŚR, G madajala-, Cf. note p. 49.

mati Lune. I. 1. — \$R, G candra-. matiyam Lune. I. 6. — \$R, G candra-.

mattiNāl par la baratle. VII. 4. — ŚR manthanena, G manthanena.

mantirappattā! elle, soumise aux charmes. IX. 6. — \$R mantrapratibaddhā-, G mantritā-.

mayir cheveu(x), crinière. XXIII. 3. — ŚR suromasu, G romāncas.

mayilē ô paonne. XI. 4. - SR, G mayūri.

marunkul (à la) taitle. XX. 5. — ŚR madhyame, G madhye. marumakaļē ô belle-fille. XVIII. 2. — ŚR snuse, G svasrīye.

marumakaje 8 belle-fille. XVIII. 2. — SR snușe, G svasniye.
malar fleur(s). II. 5, V. 5. — SR mālā (II), SR, G puspa-.

malar épanoui(e), élendu(e). XIX. 4. - SR, visala-, G vikasad-.

malai montagne. XXIII. 1. — \$R giri-, G śaila-. malkum plein de, p.e. āyppāţi, 1. 3. — \$R, G samṛddha-.

mallarai athlètes. VIII. 6. - SR, G malla-.

maLai pluie. IV. 1. — G varşa-. Cf. caramaLai, et note p. 39. maRRa qui sont autres. XXIX. 8. — SR vişaya- antara-, G anyad-.

maRRai variante de maRRa.

maNattiNāl par l'esprit. V. 6. — ŚR, G manasā. maNattukku pour le cœur. XII. 6. — ŚR, G manas-.

maNNi après s'être arrêlé, immobile, v.e. kilantu, XXIII. 1. — G sthiram.

maNNu stable, élernelle. V. 1. — ŚR aprakampya-, sthira-.

mā cheval. VIII. 6. — ŚR, G turaga-. mā grand. XXII. 1. — ŚR, G mahā-. māṭattu dans la demeure. IX. 1. — ŚR, G grhc.

māttiya qui a écrasé, p.e. tēvātitēvaNai, VIII. 6. — ŚR hantaram, G samhrta-

vantam.

mātavaN Mādhava. IX. 7. — SR, G idem. mātavaNai Mādhava. XXX. 1. — SR (lakṣmīvallabham), G mādhavam.

mātavi Hiptage madlabola Gaerin. XVIII. 4. — ŚR, G mādhavi. Cf. note p. 49.

māmāyaN Mahāmāyin. 1X. 7. — ŚR mahāmāya-, G muhāmāyi.

māmāN (de l')oncle maternel. IX. 3. — SR, G mātuta-. Cf. note p. 43.

māmīr 6 loi lanle. IX. 4. - SR, G mātulāni.

māyaN Māyin, l'Illusionisle (« qui possède la māyā »). XVI. 5. — ŚR āścarya-

cestito, G māyī. Cf. note p. 40.

Māyin, Illusioniste. V. 1, XV. 8. - SR āscaryacestitam. G māyinam. mā ya Nai pluie, III, 3, XXIII, 1. — ŚR varsati, G varsa, varsakāle. māri décembre-janvier, I. I., IV. 8, XXVI. 1. - SR, G margasirsa-. Cf. note märkaLi ô toi à la poitrine. XIX. 4. - ŚR uraska, G vaksasthala. mārpā māl montagne(s), XXX, 6. ð Māl. XXVI. 1. -- ŚR āśritavişayavyā- mohaśālin, G vyāmoha. Cf. mālē note p. 54, 55. quirlande(s), XXX, 5, - G mālā-. mālai réponse. X. 2. - SR pratyuttaram, G uttaram. māRRam sans refuser. XVI. 7. — SR na tat pratyācaksva, G pratisedham, mā māRRātē leuru. sans changer, invariablement. XXI. 2. - SR vicehedam antarena, G viratim vină. ennemis, XXI, 6. - SR, G satravah. māRRār chez les ennemis. XV. 7. - ŚR śatru-, G śatrūņām. māRRārai hoslilité, XV, 7, - ŚR (tejo-), G śatrutva-. mäBBu change! XXIX. 8 ou cf. maRRel. - \$R, G nivarttaya. māRBu puisses-lu changer. XXIX. 8 (en prenant el comme impératif de ëlu). mäRRēl Cf. čl. qui sont le reste, autres. VIII. 2. — SR tvadvyatiriktās sarvāh, G anayāh. mikkulla Cf. note p. 42. en langant des éclairs, v.e. atirntu, IV. 5. - SR vidyudyuktas san. miNNi G vidyutam prakāšya. par-dessus, à déborder, XXI, I. — ŚR pūrnāni, G upari. mītu qui a le visage. I. 6. — ŚR mukhena yuktah, G mukhavān. mukattāN après avoir puisé, v.e. koțu, IV. 2. mukantu (du) nuage. XI. 6. - SR, G megha-. mukil nœud, diadème. X. 3. - SR uttamāngah, G kirīţa-. muti nous ne nouerons pas. II. 5. - \$R ādharaņam na karişyāmah, G na muţiyōm badhnimah. (du) Premier Etre. IV. 3. - SR bhagavatah. mutalvaN toutes les trente. XXX. 5. - SR trimsadgathatmakam (prabandham), muppatum G friméad api. muppattumūvar les Trente-Irois (dieux), XX, 1. -- ŚR trayastrimśatkoti-, G trayastriménd-. trois, III, 3. SR, G frir. mum choses résonnant. XXVI. 3. - ŚR dhvaniyukta-, G śabdāyamāna-. muralvaNn nudai sein, pis. 111. 6, VI. 3, XII. 2, XX. 5. - SR stana-, kuca-, G stana-. muLaňki après avoir rugi, v.e. puRappattu, XXIII. 4. — ŚR, G garjitvā. muLaňkai vers l'avant-bras. XXVII. 7. — \$R kūrpara-, G prakostha-. muLañeil dans une grotte. XXIII. 1. - SR, R guhāyām. Cf. note p. 52. muLaiñeil variante de muLañcil. muRRam cour. X1. 6. - SR grhamkanam, G angane. en avant. XX, 1. SR purato, G prathamam. muNmuNivarkaļum et les sages. VI. 6. — ŚR mananaśilānām, G munibhir. muNNam d'abord. XIV. 5. - SR pūrvam, G prathamam. muNNamuNNam tout d'abord. XVI. 7. - SR, G prathamam. ma(a pour couvrir, v.e. peytu, XXVII. 7. — ŚR pracchanna-, G ācchādayati. mūri après s'être étiré, v.e. puRappaţţu, XXIII. 4. — ŚR gātram viniyamya, G ālasyam nivartya. mürlli aspect. VII. 6. - SR avatāra-, G mūrteh.

douce, p.e. pañcacayaNattiN, XIX. 2. - SR mrdu-.

corps. IV. 3. - SR sarīra-, G dehe.

metteNRa

mey

mel doux, tendre(s). XX. 5. - SR mārdavayukta-, G mrdula-,

doucement. VI. 7. - G mandam. Cf. note p. 41. mella

mēyttu ayant fait pattre, v.e. unnum, XXIX. 3. — ŚR carana-, G cărayitvă. mēl sur, au-dessus. IX. 2, XVIII. 5, XIX. 1, 2, 3, XXII. 7, 8. - SR, G upari. Cf. emmēl.

personnes éminentes. XXVI. 2. - SR pūrvakair, G śresthānām, Cf. mēlaivār

note p. 55.

mēyvāN pour patire. VIII. 2. - ŚR prabhātikaghāsagrāsārtham, G himaghāsam

caritum.

corps. I. 6. - SR vigrahah, G dehah. mēNi

mai noir, collyre, fard. II. 5, XIX. 5. - SR, G anjana-.

maittuNaN époux. XVIII. 6. - ŚR priyasya, G mātuleya-, Cf. note p. 49-50.

maintaNai garçon. V. 1. - SR nāyakam, G adhipam. ô Yaśodā. XVII. 4. - ŚR, G yaśode. yacōtāy

Yasodā, I. 5. - Cf. acōtai. vacōtai

yamuNai Yamunā. V. 2. — ŚR yamunātīrtha-, G yamunā.

nous. XXI. 8, XXIII. 7, XXIV. 8, XXVII. 2, 5. - SR, G asmad-, yām

vayam.

vãN variante de yam, XXVII. 2.

et les yogin. VI. 6. - SR yoginānca, G yogibhisca. yōkikalum

aux vaisseaux. XXX, 1. - naukāviharaņayuktam, G nāv-. vańka

vatamaturai Malurai du Nord. V. I. - SR, G uttaramathurā.

insecte, abeille. III. 5. Cf. poRivantu. vantu de couleur. XXVI. 4. - SR, G varna-. vannattu vaņņaN qui a la couleur. XI. 6. - SR. G varna-.

vaņņā ô toi qui as la couleur. XXIII. 5, XXVI. 1. - SR, G, varna-.

de venir, p.e. kāriyam. XXIII. 7. - SR, G āgamana-. vanta

après être venu (es), v.e. toLutu, V. 5, v.e. niNRom, VIII. 4, v.e. tiRavu vantu ou tiRavēl, X. 8, v.e. pukuntu, XI. 5, v.e. aLattaNa, XVIII. 4, v.e. tiRavāy, XVIII. 8, v.e. paņiyum, XXI. 7, v.e. iruppār, XXII. 2, v.e. talaippeytom, XXII. 3, v.e. cēvittu, XXIX. 1. — SR, G āgatāḥ,

āgamya, āgatya.

nous sommes venu(es). XVI. 6, XXI. 8, XXIV. 8, XXV. 6. - SR, vantōm G āgatāh, āgatāh smah, upāgatāh, samāgatāh.

variante de venpal, XIV. 3. Cf. note p. 45.

vampal dans le ventre. XXV. 4. - SR jathare, G udare. vayiRRil varuttamum et væu. XXV. 8. - SR (khedapagamena), G vratam.

chaine(s de montagnes), XXX, 6, - SR dirghaparvatasadrsu-, G mahūvarai

parvata-.

conque enroulée à droile. IV. 5. - SR pancajanya-, G daksinavartavalampuri

śańkha-. Cf. note p. 40.

force. XXI. 6. - SR bhujabala-, G bala-. vali

qui a la force. XVIII. 1. - SR balasalino, G balavan. valívaN

puissant éléphant (āNai). XV. 7. - SR balavadgaja-, G balaśālihasvallāNai

celui qui a la force (vallāN-ai). XV. 8. vallāNai

vous qui éles fortes. XV. 4. — SR vākyacaturyāni, G saknutha. vallīrkal

forl(es). XV. 3. — SR (vākya)cāturyajñāsi, G śaknosi. vallē

vallai variante de vallē.

chemin. XXVII. 7. — G märgeņa. vaLi

(par la) voie. XII. 2. — ŚR dvāra-, G mārgeņa. vaLiyē

que (tu) grandisse(s), v.c. tarikkilāNāki, XXV. 2. — SR samvardhavalara

mānah. G vardhamāne.

bracelel(s). XVIII. 7. — ŚR valayena, G valayeşu. valai

```
généreu(ses), III. 7, XXI. 2. -- ŚR sadguņaśālinīr (XXI), ŚR, G udāra-.
vallat
             en tirant, trayant, v.e. niHaikkum, III. 7. - SR krsyamanesu satsu.
vāńka
             sentant parfum, fleurant bon. VII. 4. - SR vāsi- puspaparimalavāsi-
vācana Rum
             G sugandhaparimalita-.
             porte, X. 2, XII. 4, XXI. 6. - ŚR dvāram, bahirdvāram, G dvāra-.
vācal
             kavātam.
             variante de vayil, XVI. 3.
vācal
             bouche. VIII. 6, X. 5, XII. 6, XIII. 1, XIV. 2 (2 fois, 5, XV. 3, XIX. 4.
văv
             XXII. 4. - SR. G mukha-.
             parole. XVI. 5. - SR, vācā, G uktim.
vāy
             par la bouche. XVI. 7. — ŚR vācā, G mukhena.
vāyāl
             à l'ouverlure, à l'entrée, XVI. 3. - SR, G dvara-.
vāyil
             variante : vācal.
             par la bouche. V. 6. - SR vācā, G mukhena.
vāyiNāl
             landis que va, v.e. kūtiyiruntu, XXVII. 7. — ŚR pravahād, G pravahati.
vāra
             dans l'étang (puils-piscine). XIV. I. - SR vāpi-, G vāpyām.
vāviyul
             pour que vive, p.c. peytitay, IV. 7.
vāLa
             vous qui vivez, prospérez. II. 1. - SR bhagyasilajanah, G varddha-
väLvirkal
             mānāh.
             pour. V. 7, VIII. 2, 3, 4, XIV. 4, 5, XVI. 6, XXIV. 7, XXVI. 1, XXIX. 5.
vāN
             ciel. VIII. 1. - SR dik-, G ākāsah.
väNam
             dais. XXVI. 7. - SR, G vitānam.
vitāNamē
             germe (du Monde). VI. 5. - SR jagatkaranam, G bijabhūtam.
villiNai
             6 Immaculé. XX. 4. - SR svacchasvabhāva, G vimala.
vimalā
             Jupiter, XIII. 4. - SR byhaspatir, G gurur. Cf. note p. 44.
viyāLam
virali
             qui a les doigls. XVIII. 6. — SR angulisobhite, G angule.
             après avoir ouvert les yeux, v.e. ulaRi, XXIII. 2. — SR nayane unmilya,
viLittu
             G drstim krtvā.
             ne s'ouvrira-l-il pas? XXII. 5. - G na kaţākşayet kim.
viLiyāvō
vilakkam
             clarlé, V. 4. — ŚR kīrti-, G kāntim.
             lampe(s). IX. 1. — SR dîpesu, G dipe. Cf. kuttuvilakku.
vilakku
             lampe. XXVI. 7. - SR, G dīpa-. Cf. kulaviļakkē.
vilakkē
vilakkai
             lampe. V. 3. - SR, G dipa-.
             (d')appel. VI. 2. — SR prabodhana-, G āhvāna-.
vili
             ldche(s), VIII, I, - SR (pravrttāh).
vItu
             lundis que tombe, v.e. paRRi, XII. 4. -- SR, G patati.
vila
vil.nta
             tombé, p.e. kumpakaranaN, X. 5. - ŚR prāpitah, G patitah.
             aux dents blanches, XIV, 3. - G svetadantam, Cf. note p. 44.
venoni
veppun
             brûlure, fièvre, XX, 4. - ŚR (bhaya-), G ausnya-.
vellum
             qui vaine, de vainere, p.e. cîr, XXVII. I. - ŚR abhibhāvaka, G jayad-.
             sur le flot. VI. 5. - ŚR kşīrābdhan, G pravāhe.
vellattu
             Vénus, XIII. 4. - SR, G sukrah,
velli
             après qu'a blanchi, v.e. mēyvāN, VIII. 1. — ŚR pāṇḍara-, G śveto.
velleNRu
             Cf. note p. 42.
vellai
             blanche, VI. 2. - SR dhavala-, G sveta-.
veNRu
             en ayant vaincu, v.e. ketukkum, XXIV. 6. - ŚR vijitya, G jitvā.
vēntuvaNa
             choses necessaires, XXVI, 2. — ŚR apeksitopakaranam, G apeksitāni.
             odorant(e), XXIII. 3. - SR gandhavat-, G parimalavad-.
vēri
             lance. 1. 4, XXIV. 6. - SR äyudha-, G kunta-. Cf. note p. 33 et 53.
věl
             autre. XV. 5. - SR artham parthakyam, G anyad.
vēRu
vaikuntaN
             vaikuntha. IX. 7. - SR, G idem.
vaittu
             élant posé, v.e. tiRavāy, XIX. 4. — ŚR nivešita-, G nidhāya.
vaiyattu
```

dans le monde, II. 1. - SR bhūloka-, G loke.

### **ICONOGRAPHIE**

Les représentations d'Āṇṭāḷ sont innombrables. Elles consistent en statues et en images, ces dernières accompagnant la plupart des éditions. Les illustrations du *Tiruppāvai* sont nombreuses. Elles accompagnent, en noir ou en couleur, en style ancien ou moderne, un certain nombre d'éditions (notamment celles qui sont décrites dans notre bibliographie sous le numéro 8).

Nous nous bornons ici à reproduire :

- 1º Le gopuram d'entrée du temple de Śrīvilliputtūr construit sur l'emplacement du temple où la tradition veut qu'Āṇṭāḷ chargée de faire des guirlandes de fleurs pour le culte de Viṣṇu se soit parée de l'une d'elles pour se mirer dans un puits. On montre dans le temple le puits en question.
- 2º Le plus beau des bronzes d'Āṇṭāļ dont les photographies se trouvent dans les collections de l'Institut français d'Indologie.
- 3º La série des planches qui figurent dans les éditions nº 4 et 8 de notre bibliographie et illustrent les poèmes (pācuram) qui forment le *Tiruppāvai*.

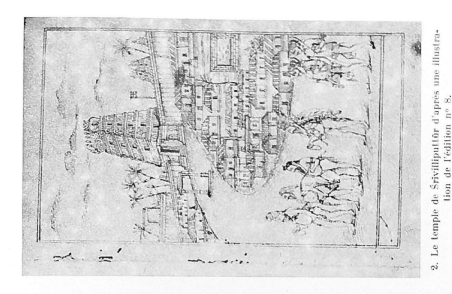


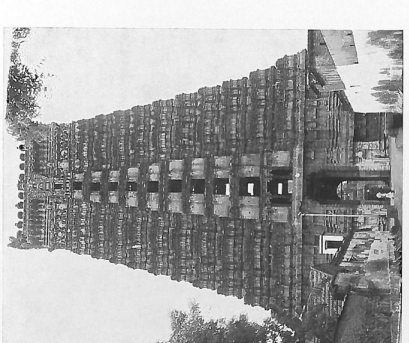
### LISTE DES ILLUSTRATIONS

- Gopuram Est du temple de Vișnu Vațapattiracăyi (couché sur la feuille de banian) à Śrīvilliputtūr, district de Rāmanātapuram.
- 2. Le temple de Śrīvilliputtūr d'après une illustration de l'édition n° 8.
- 3. Āṇṭāḷ. Bronze. Temple de Viṣṇū Śrī KūtalaLakar (le Beau de Madurai). Maturai.
- 4. Āņṭāļ, même statue vue de dos.
- Illustration du I<sup>er</sup> pācuram. Viṣṇu sur le nāga Ananta, avec Bhūdevī et Śrīdevī. Maison où dort la jeune fille attardée qu'une autre vient appeler.
- 6. II<sup>e</sup> p. Viṣṇu sur une feuille de banian flottant sur l'océan (ordinairement représenté seul sous la forme d'un bébé).
- 7. IIIe pācuram. Adoration de Viṣṇu Trivikrama.
- 8. IVe p. Adoration de Vișņu.
- 9. Ve p. Adoration de Viṣṇu dans la forme de Rāma accompagné de Sītā (une des formes qu'il revêt en tant que MāyaN, l'« Illusioniste »).
- 10. IVe. Une jeune fille éveille la compagne endormie en lui disant que le matin est venu, que la conque retentit au temple.

  Représentation en bas à droite des muni qui méditent sur Dieu en leur cœur.
- 11. VIIe p. Les jeunes filles disent que les oiseaux chantent, qu'on entend le bruit du barattage.
- 12. VIIIe p. Une jeune fille dit que les buffles vont paître.
- 13. IXe p. Les jeunes filles demandent à la jeune fille attardée et à sa mère d'ouvrir la porte.
- 14. Xe p. Continuation de l'appel.
- 15. XIe p. La porte est ouverte, les jeunes filles sont entrées dans la cour. La mère tente d'éveiller la fille.

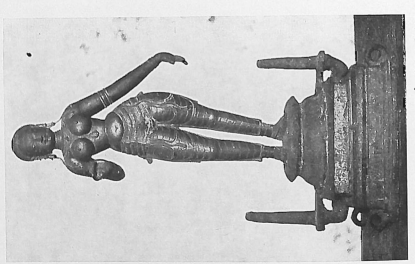
- 16. XIIc p. Continuation des appels.
- 17. XIIIe p. Continuation des appels : les oiseaux chantent, Vénus est levée (en haut à droite).
- 18. XIVº p. Les lotus de jour sont ouverts, les ascètes sont partis pour le temple.
- 19. XVe p. Discussion entre l'attardée et ses compagnes.
- 20. XVIe p. Appel au gardien de la demeure de Nanda.
- 21. XVII<sup>c</sup> p. Appels à Nanda, à Nanda et Yaśodā, à Yaśodā scule. Un fragment de feuille imprimée en caractères telugu est malencontreusement collé sur une partie de l'image.
- 22. XVIIIº p. Appel à Nītā, belle fille de Nanda et épouse de Krsna.
- 23. XIXº p. Tandis que brûlent les lampadaires... Appel à Kṛṣṇa.
- 24. XXº p. Appel à Kṛṣṇa et à Nīlā.
- 25. XXIe p. Appel à Kṛṣṇa.
- 26. XXIIe p. Continuation de l'appel à Kṛṣṇa.
- 27. XXIIIe p. Continuation. Kṛṣṇa est éveillé.
- 28. XXIVe p. Idem, suite.
- 29. XXVe p. Idem, suite.
- 30. XXVI p. Une jeune fille évoque le départ pour le jeu dans l'eau, avec étendards, dais, etc.
- 31. XXVIIº p. Elle présente un plateau des bijoux dont pourront se parer les jeunes filles après l'accomplissement du jeu dans l'eau.
- 32. XXVIII<sup>e</sup> p. Les jeunes filles évoquent le bonheur que donne l'incarnation de Visnu dans la famille des bergers, elles évoquent leur familiarité et s'en excusent sur leur simplicité.
- 33. XXIXº p. Les jeunes filles disent à Kṛṣṇa qu'elles sont venues comme ses humbles servantes.
- 34. Histoire d'Āṇṭāļ: enfant trouvée, fait des guirlandes, se mire dans un miroir (non dans un puits).
- 35. Mariage d'Āṇṭāļ avec Viṣṇu, en présence de Brahman.





 Gopuram Est du temple de Vişnu Vaţapattiracāyi (Couché sur la feuille de banian) à Śrivilliputtūr, district de Rāmanātapuram.



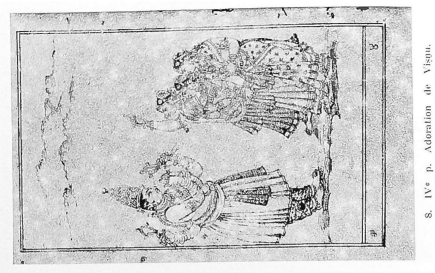


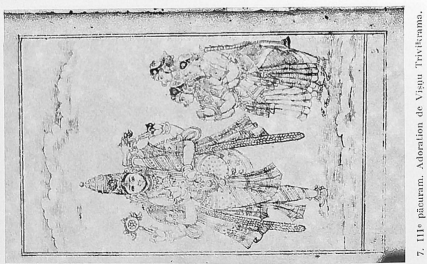
3. Āṇṭāļ, Bronze. Temple de Viṣṇu Śrī Kūtala Lakar (le Beau de Madurai). Maturai.



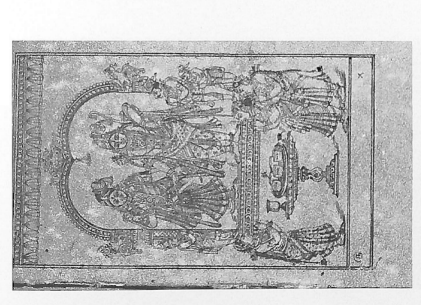
5. Illustration du ler pācuram. Viṣṇu sur le nāga Anamta, avec Bhūdevī et Śrīdevī. Maison où dort la jeune fille attardée qu'une autre vient appeler.

 IIe p. Vişnu sur une feuille de banian flottant sur l'océan (ordinairement représenté seul sous la forme d'un bébé).

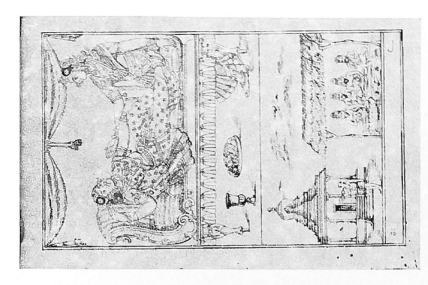




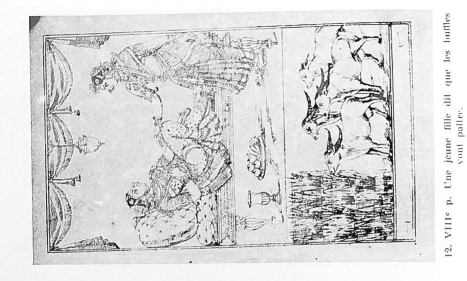
ivilkrama. 8. IV

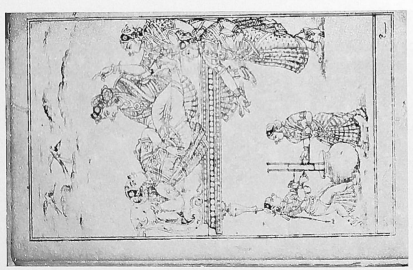


 Ve p. Adoration de Vişnu sous la forme de Rāma accompagné de Sitā (une des formes qu'il revêt en tant que MāyaN, l'« Illusioniste »).

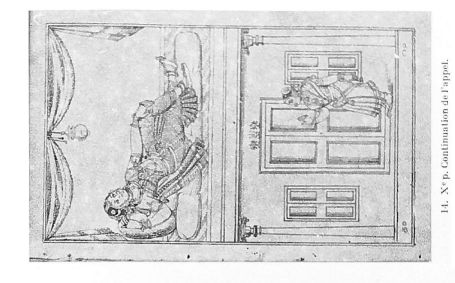


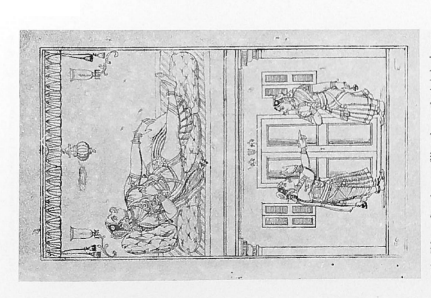
10. VI° p. Une jeune fille éveille la compagne endormie en lui disant que le matin est venu, que la conque retentit au temple. Représentation en bas à droite des muni qui méditent sur Dieu en leur



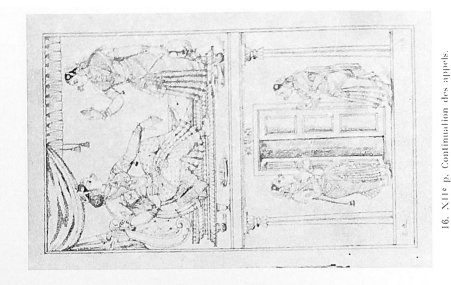


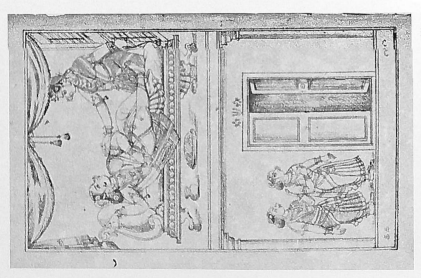
11. VII op. Les jeunes filles disent que les oiseaux chantent, qu'on entend le bruit du barattage.





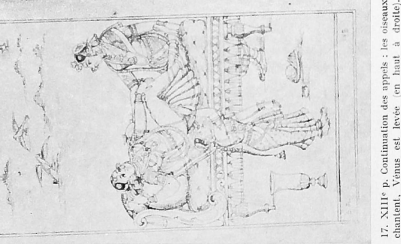
13. IXe p. Les jeunes filles demandent à la jeune fille atlardée et à sa mère d'ouvrir la porte.



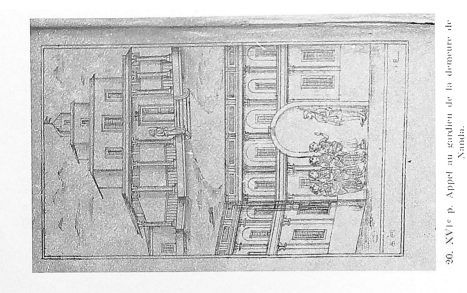


15. XIe p. La porte est ouverte, les jeunes filles sont entrées dans la cour. La mère tente d'éveiller la fille.





17. XIII p. Continuation des appels : les oiseaux chantent, Vénus est levée (en haut à droite).

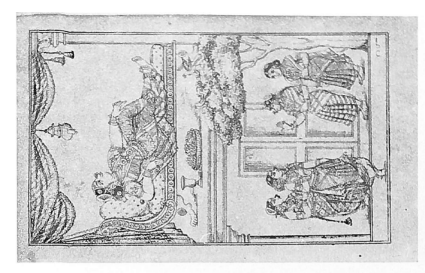




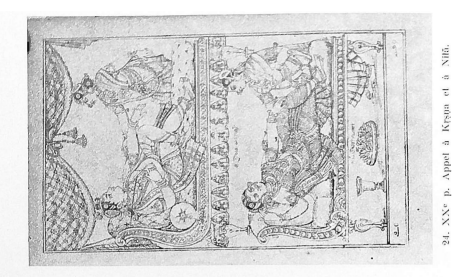
19. XV. p. Discussion entre l'attardée et ses compagnes.

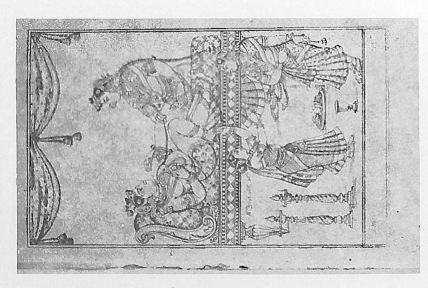


21. XVII e p. Appels à Nanda, à Nanda et Yasodã, à Yasodã seule. Un fragment de feuille imprimée en caractères telugu est malencontreusement collé sur une parlie de l'image.

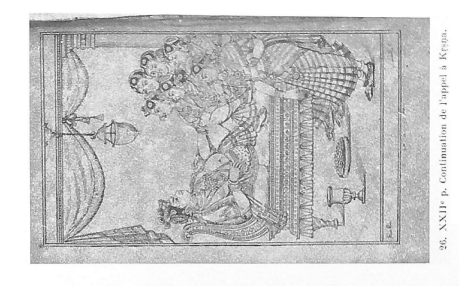


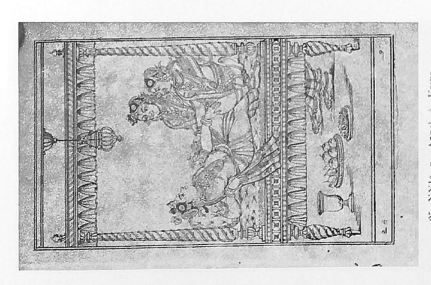
 XVIII e p. Appel à Nifa, belle-fille de Nanda et épouse de Kṛṣṇa.



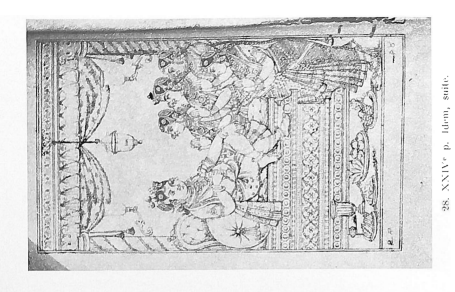


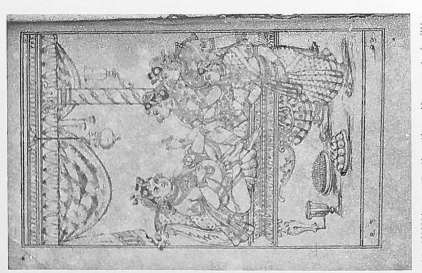
23. XIX° p. Tandis que brûtent les lampadaires... Appel à Kṛṣṇa.



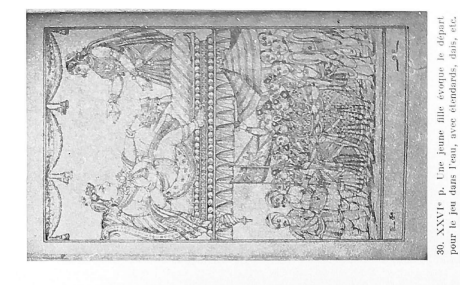


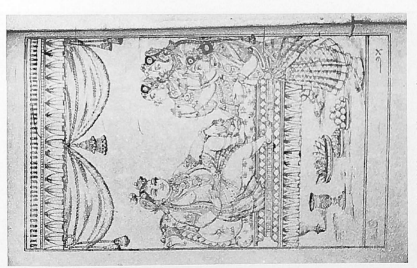
25. XXIe p. Appel à Kṛṣṇa.



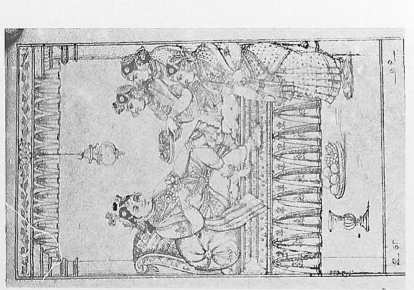


27. XXIIIe p. Continuation. Kṛṣṇa est éveillé.

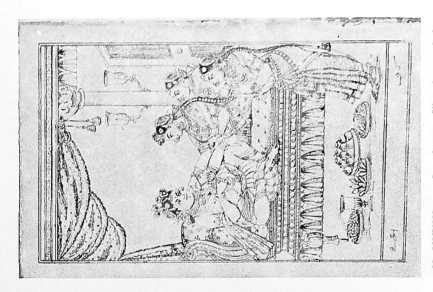




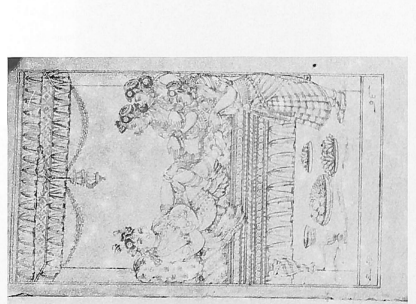
29. XXVe p. Idem, suite.



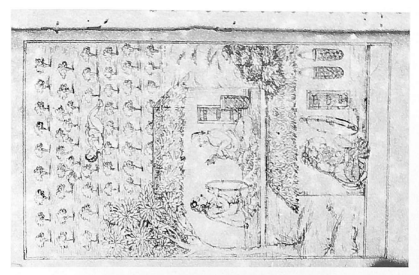
31. XXVII<sup>e</sup> p. Elle présente un plateau des bijoux dont pourront se parer les jeunes filles après l'accomplissement du jeu dans l'eau.



32. XXVIII p. Les jeunes filles évoquent le bonheur que donne l'incarnation de Vişuu dans la famille des bergers ; elles évoquent teur familiarité et s'en excusent sur teur simplicité.



33, XXIXe p. Les jeunes filles disent à Kṛṣṇa qu'elles sont venues comme ses humbles servantes.



34. Histoire d'Anţāj : enfant trouvée, fait des guirlandes, se mire dans un miroir (non dans un puits).



35. Mariage d'Āṇṭāl avec Viṣṇu, en présence de Brahman.

## TABLE DES MATIÈRES

| Introduction                                                   | VII   |
|----------------------------------------------------------------|-------|
| Bibliographie:                                                 | XXIV  |
| Abréviations x:                                                | XVIII |
| Texte et traduction en regard                                  | 2     |
| Notes                                                          | 33    |
| Tiruppāvai Saṃskṛtānuvyākhyānam par Śrīraṅgarāmānu-<br>jasvāmi | 57    |
| Commentaire perpétuel sanskrit par Śrīraṅgarāmānujasvāmi.      | 69    |
| Śrīvrataṃ (Tíruppāvai)                                         | 81    |
| Śrīvrata. Le vœu fortuné                                       | 87    |
| Index                                                          | 93    |
| Iconographie                                                   | 117   |
| Table des matières                                             | 139   |

## IMPRIMERIE A. BONTEMPS

LIMOGES (FRANCE)

Dépôt légal : 3° trimestre 1972

# PUBLICATIONS DE L'INSTITUT FRANÇAIS D'INDOLOGIE (suile)

No:

- R. Dessigane, P. Z. Pattabiramin et J. Filliozat. La légende des jeux de Civa à Madurai d'après les textes et les peintures. Vol. I. Texte, Vol. II. Planches, 1960.
- Claude Jacques. Gayāmāhātmya. Introduction, édition critique et traduction française, 1962.
- Charlotte Vaudeville. Les duhā de Dhola Mārū. Avec introduction, traduction et notes, 1962.
- Sayida Surriya Hussain. Garcin de Tassy, Biographie et étude critique de ses œuvres, 1962.
- N. R. Bhatt. Mṛgendrāgama (Kriyāpāda et Caryāpāda) avec le commentaire de Bhaṭṭa Nārāyaṇakaṇṭha, édition critique, 1962.
- 24. N. R. Bhatt. Ajilāgama, édition critique. Vol. I, 1964. Vol. II, 1967.
- 25. Hélène Brunner-Lachaux. Le riluel quotidien dans la tradition sivaile de l'Inde du Sud selon Somasambhu-Somasambhupaddhali, Introduction, traduction et notes. 1<sup>re</sup> partie. Le Rituel quotidien, 1963; 2° partie. Rituels occasionnels, 1968.
- Pierre-Sylvain Filliozat. Le Pralăparudriya de Vidyānālha avec le commentaire Ralnāpaņa de Kumārasvāmin. Traduction, introduction et notes, 1963.
- Dessigane, P. Z. Pattabiramin et J. Filliozat. Les légendes civalles de Kâñcipuram, 1964.
- Ch. Vaudeville. Bārahmāsā. Les chansons des douze mois dans les littératures indo-aryennes, 1965.
- 29. J. Filliozat et P. Z. Pattabiramin. Parures divines du sud de l'Inde, 1966.
- Michèle Lupsa. Chanls à Kälī de Rāmprasād. Introduction, texte bengali, traduction et notes, 1967.
- 31. R. Dessigane et P. Z. Pattabiramin. La légende de Skanda, 1967.
- 32. M. E. Adicéam. Contribution à l'étude d'AiyaNūr-Sūstū, 1967.
- 33. J. Filliozat. Un catéchisme tamoul du xvie siècle en lettres latines, 1967.
- 34. P. Joshi. Industrialisation et Société dans l'Inde du Nord. Introduction par J. Filliozat: Observations sur l'étude des sociétés et de l'économie de l'Inde, 1967.
- 35. F. Gros. Le Paripāṭal, Texte, introduction, traduction et notes, 1967.
- P. S. Filliozat. Œuvres poétiques de Nilakanțha Dikșita. I. Texte, traduction et notes, 1967.
- 37. Index des mots de la littérature tamoule ancienne, Vol. I, 1967; Vol. II, 1968; Vol. III, 1970.
- 38. Suzanne Siauve. La Doctrine de Madhva, 1968.
- François Gros et R. Nagaswamy. Ultaramērūr, Légendes, Histoire, Monuments avec le Pañcavaradakṣetra māhātmya, édité par K. Srinivasacharya, 1970.
- 40. 1. Bruno Dagens. Mayamata. Traité sanskrit d'architecture, édition critique, Traduction et notes. Première partie (1970).

